
Gaceta Médica de México. 2013;149

366

Eugenesia y eutanasia: la vida indigna de ser vivida

Luis H. Gutiérrez-González*
Departamento de Investigación en Virología y Micología, Instituto Nacional de Enfermedades Respiratorias, México, D.F.

Gaceta Médica de México. 2013;149:366-76 HISTORIA Y FILOSOFÍA DE LA MEDICINA

Correspondencia:

*Luis H. Gutiérrez-González

Instituto Nacional de Enfermedades Respiratorias 

Departamento de Investigación en Virología y Micología

Calzada de Tlalpan, 4502

Col. Sección XVI, Del. Tlalpan, C.P. 14080, México, D.F. 

E-mail:  lhgut1@gmail.com 

lhgut@iner.gob.mx Fecha de recepción: 07-07-2012 

Fecha de aceptación: 20-02-2013

Resumen

Durante la primera mitad del siglo XX, como consecuencia de la escasez económica provocada por la Primera Guerra 
Mundial, se fundaron numerosas sociedades para promover tanto la eugenesia como la eutanasia. En este trabajo se 
analizan las condiciones ideológicas que influyeron en el pensamiento médico de la época y las circunstancias históricas 
que permitieron la difusión de ambas corrientes. Específicamente, se estudia la forma en que el positivismo jurídico 
defendido por Binding y Hoche contribuyó a la formación del concepto de «vida indigna de ser vivida» y, en 
consecuencia, a la implementación de medidas tanto de control de la reproducción como de eliminación de los 
enfermos mentales.

PALABRAS CLAVE: Teoría de la degeneración. Historia de la psiquiatría. Derecho y medicina.

Abstract

During the first half of the twentieth century, due to economic shortages caused by World War I, many societies were 
founded to promote both eugenics and euthanasia. In this paper, I analyze the ideological conditions that influenced 
the medical thought of the time and the historical circumstances that allowed the diffusion of both streams. Specifically, 
I study how legal positivism defended by Binding and Hoche contributed to the formation of the concept of “life 
unworthy of life” and therefore to the implementation of measures for both the control of reproduction and the killing of 
the mentally ill.

KEY WORDS: Degeneration theory. History of psychiatry. Law and medicine.

Introducción

El movimiento eugenésico intentó mejorar el acervo 

genético humano mediante la selección de las caracte-

rísticas hereditarias, y llevó a la implementación de me-

didas de control de la reproducción por parte de algu-

nos Estados durante la primera mitad del siglo XX1,2. 

El pensamiento darwiniano y la teoría de la degenera-

ción tuvieron una enorme influencia en los plantea-

mientos relativos a la necesidad de controlar la repro-

ducción humana3,4. El presente trabajo se centrará en 

el estudio de una idea que tuvo una gran repercusión 

social desde finales del siglo XIX hasta alrededor de 

1950: la expresión de «vida indigna de ser vivida»5. 

Esta idea suele ser puesta en relación directa con la 

eutanasia tal y como se practicó en la Alemania nacio-

nalsocialista, de modo que ha sido estudiada amplia-

mente en el contexto de los asesinatos masivos de 

discapacitados perpetrados durante el Tercer Reich6. 

En cambio, se suele dedicar poca atención a esta idea 

en estudios que tienen que ver con la eugenesia. Des-

pués de todo, eugenesia y eutanasia parecen estar 

completamente desligadas: una de ellas se ocupa de 

los inicios de la vida, mientras que la otra se encarga 

de su final. En este escrito intentaré probar la tesis de 

que ambas corrientes –eugenesia y eutanasia– son 

manifestaciones de una misma tendencia de desvalora-

ción y economización de la vida humana, y que donde 

se habla de «vida indigna de ser vivida» se puede muy 

fácilmente hablar de vida indigna de reproducirse. 



L.H. Gutiérrez-González: Eugenesia y eutanasia: la vida indigna de ser vivida

367

Para la implementación de programas eugenésicos 

fue necesario convencer a un sector importante de la 

sociedad de al menos cuatro puntos: la degeneración 

de la especie humana es un peligro inminente; el cos-

to de mantener y educar a los degenerados no solo es 

demasiado elevado, sino que ni siquiera vale la pena 

invertir en ello; existe una clara diferencia en el valor 

intrínseco de cada vida humana (de donde el valor de 

la vida de los degenerados es nulo, o incluso negati-

vo), y el método más práctico y económico de impedir 

la propagación de los degenerados consiste en la 

esterilización selectiva de aquellos cuya vida vale me-

nos. En esta tarea de convencimiento, la labor empren-

dida por los partidarios de la eutanasia proporcionó 

importantes herramientas conceptuales y líneas argu-

mentativas a los eugenistas. 

Desde por lo menos 1766, al ser publicada la obra 

de Buffon De la dégénération des animaux, se intro-

dujo en las ciencias biológicas el concepto de «varia-

bilidad inducida por cambios ambientales», en el que 

la degeneración se interpretaba simplemente como el 

alejamiento de un tipo biológico, es decir, como una 

variación con respecto a la descripción comúnmente 

aceptada del organismo en estudio. Durante el siglo 

XIX, sin embargo, el concepto de degeneración en las 

ciencias biológicas adquirió paulatinamente una con-

notación moral y llegó a denotar el carácter de «des-

cendente», e incluso «decadente». Durante la misma 

época, la teoría de la degeneración otorgó a la psi-

quiatría una explicación biológica de la etiología de las 

enfermedades mentales, y se integró de modo convin-

cente en el conocimiento científico de la época7. Even-

tualmente, esta teoría contribuyó a crear el trasfondo 

epistémico e ideológico que permitió la implementa-

ción de programas eugenésicos durante la primera 

mitad del siglo XX. Se extendió la idea de que era 

necesario trabajar por la «desintoxicación» de la so-

ciedad, y los médicos comenzaron a entenderse a sí 

mismos como los custodios del bienestar de nuestra 

especie, capaces de prevenir la degeneración de la 

sociedad y guiar el progreso de la humanidad8. Con 

estos antecedentes, será necesario estudiar el proce-

so de politización de la medicina –o quizá de radica-

lización médica de la política– que tan graves conse-

cuencias tuvo en la historia del siglo XX. 

Darwinismo social y degeneración

A mediados del siglo XIX, el darwinismo social de 

Spencer y la idea de la degeneración habían alcan-

zado una notable difusión, sobre todo en los países 

angloparlantes y Alemania. Fue entonces cuando co-

menzaron a plantearse doctrinas éticas que preten-

dían basarse en la teoría de la evolución. La «super-

vivencia del más fuerte» se consideraba un criterio 

capaz de guiar las decisiones morales y, en concor-

dancia con la idea del progreso tan popular en esa 

época, el bien más alto comenzó a ser identificado con 

el progreso de la especie9,10. En este contexto cultural, 

Haeckel publicó su Historia natural de la creación11, 

donde transfirió la idea de lucha por la existencia al 

campo de la historia de los pueblos. Asimismo, pro-

puso la introducción de un mecanismo de selección 

artificial, en el cual la pena de muerte tendría una 

función eugenésica al impedir la herencia de caracte-

res criminales.

Hacia 1882, en un ambiente cultural en el que ya 

habían empezado a propagarse las ideas del darwi-

nismo y del darwinismo social, Friedrich Nietzsche 

escribió un aforismo, parte de La gaya ciencia, que 

sería citado innumerables veces por los eugenistas y 

por los médicos nacionalsocialistas:

«Santa crueldad. –Un hombre que llevaba en brazos 

un niño recién nacido se presentó ante un santo: 

–“¿Qué debo hacer con este niño? –preguntó–. Es 

raquítico, deforme, y ni siquiera tiene suficiente vida 

para morir”. “Mátalo –dijo el santo con voz terrible–, 

mátalo y tenlo en brazos por tres días y tres noches, para 

que te acuerdes; así no volverás a engendrar un hijo, 

hasta que no sea para ti tiempo de engendrar”. Al oír esto, 

el hombre se marchó decepcionado; y muchos cen-

suraron al santo, porque había aconsejado una cruel-

dad, pues había aconsejado matar al niño. “–¿Acaso 

no es más cruel dejarlo vivir?” –dijo el santo»12.

En este aforismo se esboza la postura de Nietzsche 

en torno a la eutanasia. Si bien se oponía en general 

a la teoría darwiniana, Nietzsche fue el primero en 

aplicar la teoría de la selección no solo para explicar 

el problema de la degeneración, sino como una posi-

ble solución. De hecho, fue el primero en proponer un 

plan basado en la selección para contener la amena-

za de la degeneración. En sus Fragmentos póstumos 

se encuentran propuestas para eliminar a los defor-

mes, seleccionar a los individuos a los que se permi-

tiría reproducirse, o para separar estrictamente la 

sexualidad y la reproducción: «Aquí tiene lugar una 

selección: elegimos a los que nos causan alegría y los 

favorecemos, y huimos de los otros. ¡Esa es la mora-

lidad correcta! ¡Hacer morir a los lamentables defor-

mes degenerados debe ser la tendencia!»13. El carácter 

concreto de muchas de estas propuestas permite su-

poner que Nietzsche llegó a conocer la obra de Galton14. 



Gaceta Médica de México. 2013;149

368

Por otra parte, Nietzsche introdujo en la discusión filo-

sófica de la época el concepto de «valor de la vida»15, 

que fue el fundamento filosófico de un sistema de 

categorización humana con influencia significativa en 

los programas eugenésicos y en las acciones de eu-

tanasia de la primera mitad del siglo XX. Si bien el 

carácter aristocrático de la doctrina nietzscheana pue-

de ser en ocasiones difícil de adaptar a las teorías 

eugenésicas, es posible encontrar formulaciones ex-

plícitas por parte de algunos eugenistas16 que recono-

cen en Nietzsche, con sus doctrinas en torno al super-

hombre y a la afirmación de la vida, a su precursor 

filosófico. Podemos afirmar entonces que Nietzsche 

dio un impulso importante al activismo contra la dege-

neración en Alemania y en otros países europeos17.

En los años inmediatamente anteriores a finales del 

siglo XIX, y en parte como consecuencia de las obras 

de Spencer, Nietzsche y Galton, se acumularon las pro-

puestas de quienes deseaban aplicar la teoría de la 

selección a las sociedades humanas, planteadas en 

su mayoría mediante una gradual brutalización del 

lenguaje y las normas de convivencia social. Alexan-

der Tille (1866-1912) fue una figura clave en la trans-

ferencia cultural anglogermana de la época. Como 

profesor de alemán en la Universidad de Glasgow, fue 

el primero en traducir la obra de Nietzsche al inglés, 

que aprovechó para difundir una interpretación del 

filósofo alemán fuertemente restringida a un punto de 

vista socialdarwinista. Publicó un libro titulado Al ser-

vicio del pueblo: por un aristócrata social18, en el que 

proponía el carácter aristocrático de la naturaleza y 

postulaba el origen biológico de las desigualdades 

sociales. Resaltaba desde la primera página el peligro 

de la realización de las ideas socialistas, y para con-

trarrestarlas proponía un programa basado en el 

darwinismo social. Creía encontrar en la teoría darwi-

niana –especialmente en el principio de selección– un 

antídoto contra cualquier movimiento político de índo-

le socialista. En un detalle que actualmente puede 

parecer cómico, exigía la prohibición del matrimonio 

de las personas feas; además, afirmaba que los actos de 

beneficencia en ayuda a los discapacitados, enfermos 

y deficientes mentales eran dañinos para la sociedad, y 

celebraba la muerte masiva en los barrios pobres, 

pues ello significaba, desde su punto de vista, que la 

selección natural seguía su curso normal. Tille conce-

día una enorme importancia a los orígenes animales 

del hombre, y creía que la aceptación de este hecho 

llevaría a una renovación espiritual e ideológica en 

Alemania19. En un segundo libro, De Darwin a Nietzsche20, 

Tille explicaba el impacto que la teoría de la evolución 

biológica había tenido en la ética. Suponía que el 

descubrimiento de la evolución había anulado cual-

quier principio ético absoluto, y argumentaba que la 

única fuente de la moralidad se encontraba en las 

leyes de la naturaleza. Entre sus propuestas se encon-

traba el no dar de comer a los inadaptados, para que 

nada les impidiese desaparecer21.

El darwinismo social y la teoría de la degeneración 

fueron instrumentalizados desde mediados del siglo XIX 

para la justificación de la desigualdad y los prejuicios 

sociales22,23. En 1895, sin embargo, el fisiólogo britá-

nico John B. Haycraft (1857-1922) llevó el darwinismo 

social a niveles nuevos, en los que comenzó a utilizar-

se un lenguaje particularmente agresivo y despectivo 

hacia las clases inferiores, que prefiguraba los térmi-

nos deshumanizantes cuyo uso sería tan común déca-

das después. De hecho, provocó un escándalo al 

escribir que la tuberculosis, la lepra y la escrófula 

debían ser consideradas como «friends of the race», 

pues atacaban solamente a personas de constitución 

débil24,25. En ese mismo año, Alfred Ploetz (1860-1940) 

publicó un libro titulado La eficiencia de nuestra raza 

y la protección de los débiles26, en el que se ocupaba 

de las condiciones favorables para la reproducción 

humana. Si bien su lenguaje era más moderado, plan-

teaba explícitamente la necesidad de eliminar a los 

niños débiles y deformes. También afirmaba que la 

pobreza sirve para el «desbrozamiento económico» 

(ökonomische Ausjäte), y que se debían suprimir los 

seguros de enfermedad y desempleo, pues interferían 

con la selección natural. Diez años después, sobre 

todo en Alemania, este tipo de ideas empezaron a ser 

discutidas abiertamente más allá de los círculos aca-

démicos, generalmente en un tono favorable, y se 

convirtieron en un elemento importante en el plantea-

miento de políticas públicas. 

Degeneración social

Las teorías sociológicas de la época se abocaron a 

una viva discusión en torno a la necesidad de incre-

mentar la productividad económica de las naciones27. 

Una de las corrientes más importantes insistía en la 

necesidad de tomar en cuenta las bases biológicas 

del progreso. Según el eugenista Wilhelm Schallmayer 

(1857-1919), por ejemplo, aspectos tales como la he-

rencia de la inteligencia y la capacidad reproductiva 

de los más talentosos tenían un efecto decisivo en el 

nivel de desarrollo de los países. Desde su punto de 

vista, sería muy peligroso promover un sistema econó-

mico o una política social que pudiese minar a largo 



L.H. Gutiérrez-González: Eugenesia y eutanasia: la vida indigna de ser vivida

369

plazo el nivel de eficiencia biológica requerida para 

mantener un nivel elevado de productividad econó-

mica28. Por esta razón, sería contraproducente una 

política que favoreciese a los sectores moral, física 

o intelectualmente inferiores de la población. Las 

propuestas de Schallmayer encontraron un rechazo 

inicial entre sociólogos y antropólogos sociales (por 

ejemplo, por parte de Werner Sombart), que insistían 

en la necesidad de mejorar las condiciones económi-

cas y educativas de las clases socialmente inferiores 

como un medio para fortalecer las naciones. La higie-

ne tradicional trató así de oponerse a la nueva higiene 

racial, que para esas fechas ya había incorporado 

elementos del darwinismo social en sus esquemas 

teóricos. 

Los primeros pasos concretos para evitar la repro-

ducción de las personas consideradas como defec-

tuosas fueron dados por psiquiatras. En 1894, Hoyt 

Pilcher, director del Asylum for Idiots and Feeble Min-

ded Youths de Kansas, comenzó a castrar a niños 

retardados. Su programa tenía un motivo eugenésico, 

el evitar la propagación de los defectos mentales, y 

afirmaba que la asexualización había tenido un efecto 

saludable sobre los pacientes. El ambiente social no 

estaba preparado para tolerar este tipo de prácticas 

médicas, de modo que, cuando sus actividades salie-

ron a la luz pública, fue obligado a dejar su puesto29. 

Poco después, sin embargo, Auguste Forel (1848-

1931) introdujo la misma práctica en Suiza30. En su 

análisis social, Forel era partidario de reformas de tono 

progresista; por otro lado, tomaba puntos de vista 

explícitamente racistas y proponía separar al mayor 

grado posible la sexualidad de la reproducción. Su 

principal efecto sobre los movimientos a favor de la 

eugenesia y la eutanasia se deriva, sin embargo, de 

su creencia sobre los efectos benéficos para la socie-

dad de las medidas preventivas:

«Antiguamente, en los buenos viejos tiempos, no se 

tenían tantas consideraciones como hoy con las per-

sonas incapaces e insatisfactorias. Un número enorme 

de cerebros patológicos, que dañaban a la sociedad, 

eran ejecutados, ahorcados o decapitados de manera 

rápida y expedita; era un proceso exitoso, en cuanto 

que esta gente no podía reproducirse más, ni infestar 

a la sociedad con sus semillas degeneradas»31. 

Forel también critica a la humanidad «débil» y «co-

barde» que carece del valor para tomar medidas 

preventivas contra la degeneración de la raza32. En 

este punto resulta evidente que incluso eugenistas de 

tendencias socialmente progresistas, como Forel, ha-

bían adoptado la teoría de la degeneración y, más 

significativamente, recurrían sin restricciones a un len-

guaje claramente deshumanizante. La condición hu-

mana de los «degenerados», el valor de su vida, co-

menzaba a ponerse en duda, y muy pronto se 

establecerían las condiciones bajo las cuales su este-

rilización, e incluso su eliminación física, se converti-

rían en un método aceptable de terapia social. 

Hasta finales de la Primera Guerra Mundial, las pro-

puestas en torno a la esterilización y la eliminación de 

los enfermos hereditarios y otros discapacitados se 

hallaban restringidas a los círculos académicos, o bien 

a grupos extremistas. Las enormes pérdidas humanas 

provocadas por la guerra, sobre todo entre la juventud 

físicamente más apta, provocó un giro radical en la 

situación del movimiento eugenésico. Se multiplicaron 

las publicaciones que auguraban la inminente dege-

neración de la sociedad y que exigían la entrada en 

vigor de medidas de control sobre la reproducción de los 

«degenerados». Significativamente, en medio de una 

profunda crisis económica mundial que se prolongó 

hasta mediados de la década de 1930, los reportes 

en torno a los costos económicos de alimentar a los 

enfermos incurables y cuidar de ellos también se mul-

tiplicaron. 

A partir de 1920, se comenzó a hablar de la elimi-

nación física de los enfermos incurables y los disca-

pacitados. En un principio, el tema de la eutanasia no 

tenía un vínculo directo con las discusiones en torno 

a la eugenesia y la higiene racial33. La argumentación 

sobre la necesidad de dejar morir a los enfermos in-

curables, sobre todo a los enfermos mentales, no co-

menzó a darse en un contexto eugenésico, sino eco-

nómico, y un número importante de eugenistas se 

oponían a cualquier plan de eutanasia. La oposición 

inicial de los eugenistas a la eutanasia se deja ver en 

la crítica de Karl Bauer (1890-1978), por ejemplo, 

quien señalaba el hecho de que «en la selección no 

se trata de la muerte de los individuos como principio 

–pues todos hemos de morir– sino únicamente del 

número y el valor hereditario de la descendencia»34. 

Otros eugenistas de la época, tales como Hans Luxem-

burger y Lothar Loeffler, se oponían a la eutanasia con 

argumentos basados en el respeto a la vida individual 

o en la ética médica tradicional35. Era significativo, sin 

embargo, que usasen con frecuencia la expresión «in-

digna de ser vivida» (lebensunwert) para describir la 

situación de enfermos mentales, discapacitados y ni-

ños con malformaciones congénitas. La popularidad 

de esta expresión se debió, sobre todo, a la obra de 

dos de los académicos más respetados en la Alema-

nia de la época: Karl Binding y Alfred Hoche. 



Gaceta Médica de México. 2013;149

370

Justificación jurídica de la eutanasia

Karl Binding (1841-1920) era un especialista desta-

cado en el campo del positivismo jurídico. Esta teoría 

planteaba que el derecho no debía tomar en cuenta 

ninguna consideración metajurídica, sino solo basarse 

en lo «positivo», esto es, en lo real, en lo que ocurre 

efectivamente. Binding contribuyó al positivismo jurídi-

co creando la teoría de la norma, la cual sostenía, en 

particular, que el Estado no necesita justificar las nor-

mas que impone. Esto sería válido incluso en el caso 

de que el Estado impusiese normas que contradijesen 

la moralidad aceptada previamente en la sociedad. 

Por su parte, Alfred Hoche (1865-1943) era un profesor 

de psiquiatría interesado en cuestiones de ética médi-

ca. En su juventud realizó experimentos con la médu-

la espinal de personas recién guillotinadas. A partir de 

1918, bajo la impresión de la Primera Guerra Mundial, 

adoptó opiniones que subordinaban el bienestar indi-

vidual al organismo superior del Estado36. En 1920, 

Binding y Hoche publicaron una obra en común, La 

autorización de la destrucción de la vida indigna de 

ser vivida37, que tendría grandes repercusiones en el 

desarrollo del movimiento eugenésico y, sobre todo, 

en la implementación de los programas de eutanasia 

durante el régimen hitleriano. Una nota inicial de Ho-

che informa al lector que el distinguido Consejero Pri-

vado Binding ha fallecido poco antes de que el libro 

saliese de la imprenta; la obra era su último acto, 

producto de un pensamiento llevado por su «vívido 

sentimiento de responsabilidad y profundo amor a los 

hombres»38. El libro está dividido en dos partes: la pri-

mera, escrita por Binding, se ocupa de cuestiones de 

teoría del derecho; la segunda, de Hoche, atiende algu-

nos problemas concretos que se encuentran en la prác-

tica de la medicina dedicada a los deficientes menta-

les. El argumento central del libro es expuesto por 

Binding, a quien dedicaré, por tanto, mayor atención. 

Binding comienza discutiendo lo que considera un 

punto ciego en nuestras visiones morales y sociales. 

Se pregunta:

«¿(…) debe quedar limitada la destrucción no puni-

ble de la vida, como en el derecho actual –haciendo 

caso omiso de las situaciones de emergencia– al sui-

cidio? ¿O debería emprenderse una ampliación legal, 

y con qué alcances?»39.

Se proponía explicar la inimputabilidad del suicidio, 

que es concebido como la expresión de la soberanía 

del ser humano sobre su propia existencia. Puesto 

que el suicidio, según Binding, no puede ser con-

cebido como un crimen, pero tampoco puede ser 

considerado como un acto indiferente para la ley, «no 

le queda al derecho más alternativa que considerar al 

hombre vivo como soberano sobre su existencia y 

sobre la forma de la misma»40. De aquí se extraen 

varias consecuencias importantes. En primer lugar, 

este reconocimiento solo tiene validez para el Lebens-

träger («portador de vida») mismo, y no implica ningu-

na excepción en la prohibición de matar. Por otra 

parte, toda participación en un suicidio es contraria al 

derecho y «puede» ser castigada. Finalmente, única-

mente la acción del difunto no está prohibida. Binding 

ve el punto débil de la inimputabilidad del suicidio «en 

la pérdida de un gran número de vidas todavía con 

fuerza para vivir, cuyos portadores son demasiado 

acomodaticios o demasiado cobardes, como para se-

guir arrastrando la carga de una vida definitivamente 

soportable»41. Aquí resulta significativo que Binding 

use el término «portador de vida»: la vida se convier-

te prácticamente en un bien abstracto, transferible, y 

el ser humano concreto solo tiene relación con ella de 

una manera indirecta. Es como si un ser humano no 

pudiese hablar de su propia vida, sino que esta solo 

le hubiese sido prestada. En estas condiciones, el 

poder soberano será capaz de privarlo de la vida en 

cualquier momento y sin grandes formalidades. Mientras 

tanto, Binding afirma que la asistencia en la muerte de 

un enfermo agonizante es menos punible que la ayuda 

a un hombre sano que quiere escapar de sus deudores. 

En este punto, Binding evalúa el acto mismo de interve-

nir en la muerte de otra persona en términos no de una 

ley moral metajurídica ni de la voluntad del suicida, 

sino en el contexto de una consecuencia social. 

El punto clave en el planteamiento de Binding se da 

en el parágrafo titulado «La pura implementación de la 

eutanasia en sus correctos límites no requiere de nin-

guna autorización especial»42. Aquí introduce los ele-

mentos que serían citados durante décadas para permi-

tir la muerte de enfermos y discapacitados. Comienza 

precisando la situación en que se puede aplicar la 

eutanasia:

«(…)…delante del interiormente enfermo o del heri-

do solo queda la muerte segura y pronta, ya sea por 

la enfermedad o por la herida que lo atormenta, de 

modo que la diferencia temporal entre la muerte cau-

sada previsiblemente por la enfermedad y la causada 

por un medio proporcionado subrepticiamente no es 

considerable. Solo los pedantes más limitados podrían 

hablar de una reducción apreciable del tiempo de vida 

del fallecido»43.

El concepto de «interiormente enfermo» se deja sin 

definición adicional, de modo que será muy fácil extender 



L.H. Gutiérrez-González: Eugenesia y eutanasia: la vida indigna de ser vivida

371

arbitrariamente su cobertura. De paso, aquellos que 

pudiesen presentar alguna objeción son descalificados 

desde un principio como «pedantes». Binding introdu-

ce entonces algunas restricciones para el caso de los 

pacientes no afectados en su capacidad intelectual:

«Quien entonces aplique una inyección letal de mor-

fina a un paralítico que se encuentra al inicio de una 

enfermedad que puede durar años, a petición de este, 

e incluso sin ella, no puede hablar de haber participado 

en la pura implementación de la eutanasia. Aquí se ha 

provocado un fuerte acortamiento de la vida, que tam-

bién debe ser tomada en cuenta por el derecho, y que 

no puede llevarse a cabo sin autorización jurídica»44.

El punto que deja abierta la puerta para innumera-

bles abusos radica aquí en las palabras «sin autoriza-

ción jurídica». El positivismo jurídico llevado al extremo 

permitió ignorar por completo las restricciones metaju-

rídicas, de modo que el marco político vigente en un 

momento particular pudo convertirse en el patrón ab-

soluto, por encima incluso de los derechos individua-

les. Solo faltaba presentar estas ideas en un contexto 

de curación, de preocupación por el bienestar del 

enfermo:

«En el mismo instante se vuelve claro: se ha ubica-

do definitivamente la segura causa de una muerte 

dolorosa, la muerte pronta se aproxima. En esta situa-

ción mortal no cambia nada, excepto el intercambio 

de la causa de muerte ya definida por otra causa con 

el mismo efecto, pero sin dolor. Esto no es ningún 

“homicidio en sentido jurídico”, sino solo una modifi-

cación de la causa de muerte, que ya sigue su curso 

inexorable, y cuya detención ya no es posible: es en 

verdad una intervención puramente curativa. “La su-

presión del tormento es también una obra curativa”»45.

Para la selección y la denunciación de la «vida in-

digna de ser vivida» utiliza Binding una aproximación 

dogmática basada en la teoría de la norma46. Parte de 

la hipótesis de que las normas protegen los bienes 

jurídicos, de los cuales la vida es uno más. Estos bie-

nes tienen un valor para el portador del bien o para la 

sociedad, de modo que pueden perderse. Binding se 

plantea entonces una pregunta aparentemente retóri-

ca: «¿Hay vidas humanas que hayan visto disminuido 

tan fuertemente el atributo del bien jurídico, que su 

continuación haya perdido permanentemente, tanto 

para el portador de la vida como para la sociedad, 

todo valor?»47. Su respuesta es afirmativa. Y no solo 

esto, sino que llega a hablar de una «existencia no 

solo absolutamente sin valor, sino con valor negativo»48. 

Binding se encuentra totalmente de acuerdo con el 

discurso vigente en la época, que pretendía cuantificar 

el valor de las vidas humanas: «pero el valor de la vida 

puede no ser meramente cero, sino también llegar a 

ser negativo»49, y se resalta el contraste con «la vida 

más valiosa, llena de la más intensa voluntad de vivir 

y la más grande fuerza vital»50. Es claro que, en este 

contexto, el poder de definición del valor de la vida 

recae en los médicos y los juristas, es decir, en las 

élites. Una vez que se ha planteado el problema en 

estos términos, es fácil extraer las consecuencias: la 

vida digna de ser vivida, que constituye un valor jurí-

dico irrestricto, es la vida de los miembros útiles a la 

sociedad, tales como los obreros y los soldados51. Por 

el contrario, la vida de los retrasados mentales incura-

bles es indigna de ser vivida: 

«(…) no tienen la voluntad de vivir ni de morir. Así, 

no hay, por su parte, ninguna aceptación de su muer-

te que sea digna de ser notada; por otra parte, esta 

muerte no se enfrenta a ninguna voluntad de vivir que 

sea necesario quebrantar. Su vida carece absoluta-

mente de fines, pero ellos mismos no la perciben como 

insoportable. Son una carga terriblemente pesada, 

tanto para sus familiares como para la sociedad. Su 

muerte no deja el más pequeño hueco. Puesto que 

necesitan de muchos cuidados, dan oportunidad para 

que aparezca un oficio, que solo está ahí para prolon-

gar durante años y décadas una vida absolutamente 

indigna de ser vivida»52.

Todas estas expresiones tienen un solo objetivo ju-

rídico: excluir a un grupo de personas de la norma que 

prohíbe el homicidio, y autorizar de este modo una 

violencia irrestricta contra dicho grupo. Después se 

dedica Binding a esbozar bajo qué condiciones podría 

ser la destrucción de la vida indigna de ser vivida una 

tarea del Estado. Lamenta vivir en una época donde 

se ha perdido todo heroísmo, y supone que «en tiem-

pos de una moralidad más elevada (…) el Estado se 

encargaría de liberar a estos pobres hombres de sí 

mismos»53. Propone entonces crear comisiones que, 

a petición de familiares o tutores, decidan sobre la 

vida o la muerte de los enfermos mentales. 

La gran repercusión que alcanzó la obra de Binding 

y Hoche puede deberse, en parte, al efecto de su 

particular uso del lenguaje politicojurídico. La simple 

expresión «vida indigna de ser vivida», inventada por 

ellos, llegó a ocupar un lugar preponderante en el 

discurso ilustrado de la primera mitad del siglo XX. En 

la atmósfera intelectual y política de aquellos años, la 

expresión también tenía una fuerza peculiar que sirvió 

de justificación directa para las acciones de exterminio 

de los nacionalsocialistas. Paulatinamente, la expre-

sión dejó de estar reservada a los enfermos mentales, 



Gaceta Médica de México. 2013;149

372

y comenzó a aplicarse a prácticamente cualquier gru-

po humano que fuese designado como inferior. Al 

restringir la prohibición del homicidio, y al proponer 

mecanismos procesos jurídicos definidos para llevar a 

cabo la eutanasia, Binding y Hoche retiraron cualquier 

protección legal para los enfermos54.

Es difícil evaluar el carácter científico de la obra de 

Binding y Hoche. Insertaron su propuesta en la discu-

sión, entonces en boga, sobre la capacidad de los 

Estados para competir militar y económicamente, y 

con ello lograron más bien una obra de propaganda 

política. Esta característica se hace más evidente en 

la parte del libro escrita por Hoche, en la que abundan 

los subrayados y las profesiones de fe en «nuestra 

tarea alemana»55, cuyo cumplimiento estaría más 

próximo al reducirse la sobrecarga nacional debida a 

las «existencias lastre»56. Hay también un uso cons-

tante y poco sistemático de conceptos tomados de 

otras disciplinas; se dice, por ejemplo, con una expre-

sión tomada prestada de la economía, que la muerte 

de alguien indigno de vivir no es ningún «precio exa-

gerado para la redención»57. Aún más significativa es 

la afirmación de que las propuestas solo se presentan 

con un fin filantrópico, que surge desde «la más pro-

funda compasión»58. De esta manera, es posible trans-

formar el problema del homicidio autorizado en un 

problema sobre un sistema de redención mediante el 

homicidio. Hoche comienza su exposición citando los 

múltiples ejemplos en que un médico se ve a obligado 

a destruir alguna vida humana, siempre con el fin, en 

su opinión, de asegurar un bien jurídico más elevado59. 

A continuación, describe el carácter relativo de la éti-

ca médica, que debe adaptarse a nuevas condiciones 

históricas y sociales, y que no siempre obliga a man-

tener la vida de un extraño. Y va más allá:

«A partir del instante en que se reconociese, por 

ejemplo, la muerte de los incurables o la supresión de 

los intelectualmente muertos no solo como no punible, 

sino como un fin deseable para el bienestar general, 

no se encontraría en la ética médica ninguna indica-

ción contraria»60.

De este modo se abre el camino para la eliminación 

física de los enfermos mentales y los «degenerados». 

A la tarea nacional, consistente en unir al grado máxi-

mo todas las posibilidades productivas, no se le debe 

oponer ningún lastre, ninguna restricción. Los enfer-

mos mentales, y aquellos que los atienden, son iden-

tificados como un obstáculo para el bienestar de la 

sociedad:

«Al cumplimiento de esta tarea se opone el empeño 

moderno por conservar mientras sea posible a los 

débiles de todo tipo; el empeño por conceder a todos 

cuidado y protección, incluso a los que no están es-

piritualmente muertos, pero que son inferiores según 

su propia constitución, esfuerzos que alcanzan su es-

pecial trascendencia en el hecho de que hasta ahora 

no ha sido posible, ni se ha intentado seriamente, 

excluir de la reproducción a estos seres humanos de-

fectuosos»61.

Las grandes tareas que se presentan ante la socie-

dad, cualesquiera que estas sean, deberán cumplirse 

sin el lastre de los enfermos mentales y los débiles. 

Y estas tareas serán facilitadas por la introducción tan-

to de prácticas eugenésicas de control de la reproduc-

ción como de la eutanasia entre los enfermos mentales. 

Lenguaje deshumanizante

Es en este ámbito donde pueden hacerse evidentes 

las semejanzas –y las diferencias– entre eugenesia y 

eutanasia. En realidad, muy pocos eugenistas desta-

cados estuvieron implicados directamente en la muer-

te de enfermos mentales. Alfred Ploetz (1887-1976), 

por ejemplo, se manifestó a favor de la eutanasia 

«compasiva» de los niños deformes, pero al mismo 

tiempo opinaba que tales niños tendrían escasa in-

fluencia en la composición racial de la sociedad, pues 

casi nunca se reproducen62. Otra diferencia importan-

te entre la eugenesia y la eutanasia se dio en el dis-

tinto carácter que adoptó cada una de las acciones 

en la conciencia pública: la eugenesia fue ampliamen-

te publicitada, y llegó a constituir el centro programá-

tico de movimientos políticos muy diversos, mientras 

que la eutanasia tuvo poco soporte a nivel popular, y 

la implementación de sus acciones fue mantenida 

prácticamente en secreto. De hecho, solo el régimen 

nacionalsocialista llegó a emprender acciones a gran 

escala para la eliminación de enfermos mentales o 

niños deformes. Y todo el proceso organizativo de 

estas acciones, desde la redacción de la ley hasta los 

asesinatos masivos en hospitales y campos de con-

centración, fue conducido bajo la más estricta reserva.

A pesar de estas diferencias entre eugenesia y eu-

tanasia, existe toda una serie de semejanzas y coinci-

dencias que deben ser examinadas. Para ambos mo-

vimientos era excepcionalmente importante ocuparse 

de los enfermos mentales y, de hecho, había una ele-

vada proporción de psiquiatras entre los más desta-

cados miembros de ambos grupos. Una justificación 

subyacente de las acciones de eutanasia era la bús-

queda de una solución para los problemas económi-

cos de los sistemas de salud; esta misma justificación 



L.H. Gutiérrez-González: Eugenesia y eutanasia: la vida indigna de ser vivida

373

se utilizaba para los programas eugenésicos de «pro-

tección de la sangre». Una semejanza adicional es de 

carácter metodológico: tanto para los programas de 

eugenesia como para la eutanasia, se utilizaron siste-

mas de selección y clasificación comunes; de hecho, 

los árboles genealógicos recabados por los eugenis-

tas fueron utilizados para corroborar el carácter incu-

rable de las enfermedades mentales y justificar así el 

asesinato de los pacientes.

El vínculo más importante entre ambos movimientos 

se da al nivel de sus presuposiciones teóricas e ideo-

lógicas. Ambas teorías –o, mejor dicho, doctrinas– dan 

por supuesta la biologización de lo social: todas las 

diferencias culturales, religiosas, conductuales y so-

ciales se reducen a lo hereditario. Ambas corrientes 

tienden a otorgar un carácter absoluto a todas las di-

ferencias, que son explicadas entonces mediante 

enunciados basados en la biología. Hay un proceso 

de deslegitimación de valores sociales como la justicia 

o la igualdad, que son catalogados demasiado rápi-

damente como ilusorios. El individuo, sus intereses y 

sus derechos tienden a desaparecer ante un cuerpo 

social con valores absolutos, al que es necesario man-

tener «sano» y «racialmente puro». Una característica 

común adicional se encuentra en el uso cada vez más 

frecuente de un lenguaje deshumanizante. En este 

punto puede ser observada directamente la gran in-

fluencia ejercida por Binding y Hoche sobre la euge-

nesia, en particular la eugenesia negativa. Ellos inven-

taron expresiones como la de «vida indigna de ser 

vivida», que en alemán tiene también una clara con-

notación de «vida indigna de vivir». También fueron 

ellos quienes introdujeron una serie de expresiones 

que alcanzarían su uso más extendido, años después, 

en las discusiones de muchos eugenistas y en el len-

guaje burocrático de los nacionalsocialistas63. Este 

lenguaje, profundamente despectivo y violento, dio 

origen a un sistema de clasificación y categorización 

de los seres humanos que solo podía culminar en la 

esterilización o el exterminio sistemático: «cáscaras 

humanas vacías», «existencias lastre», «seres huma-

nos defectuosos», «muertos sin ningún valor», «cuer-

pos extraños… en la estructura social», «existencia sin 

valor»64. Incluso los eugenistas más moderados hicie-

ron uso de esta terminología y de las figuras argumen-

tativas en ella basadas.

La lógica de la selección y la extirpación no pudo 

basarse por completo en un lenguaje científico. Más 

bien, tuvo que recurrir a figuras retóricas que excluían 

a ciertos enfermos o a personas pertenecientes a 

grupos étnicos diferentes. Estos recursos lingüísticos 

transitaron con facilidad desde la eutanasia hacia la 

eugenesia, que pudo así apelar con mayor facilidad a 

los prejuicios sociales ya existentes y muy extendidos. 

Hacia principios de la década de 1920, las ciencias 

biológicas ya habían superado gran parte del bagaje 

conceptual utilizado por la eugenesia65, pero el len-

guaje de esta continuaba adoptando un manto «cien-

tífico» con fines de legitimación programática. Por otra 

parte, el procedimiento de exclusión tuvo que recurrir 

a mecanismos de polarización social, en los cuales se 

subrayaba el carácter parasitario de los enfermos 

mentales y de otros indeseables. En esta línea argu-

mentativa era difícil superar a los partidarios de la 

eutanasia:

«En el aspecto económico, estos idiotas serían al 

mismo tiempo, en tanto que cumplen con todos los 

requisitos de la muerte espiritual total, aquellos cuya 

existencia representa una carga más pesada para la 

sociedad en general»66.

Este tipo de consideraciones se propagará rápida-

mente hacia las publicaciones eugenésicas en todo el 

mundo. El proceso de cuantificación y economización 

de la vida humana, que se había iniciado desde me-

diados del siglo XIX, adoptaría entonces una tenden-

cia negativa, que trataría de enfatizar una y otra vez la 

necesidad de «hacer algo» para aligerar la carga eco-

nómica de la sociedad. Se multiplicarían los cálculos 

en torno a los costos implicados por la manutención 

de los enfermos, en un ejercicio numérico populariza-

do por los mismos autores:

«…el gasto promedio, per cápita y por año, para 

el cuidado de los idiotas alcanza hasta ahora los 

1,300 marcos. Si tomamos en cuenta el número de los 

idiotas institucionalizados que viven actualmente en 

Alemania, llegamos a un número total aproximado de 

unos 20,000-30,000. Si suponemos para cada caso 

una esperanza de vida promedio de 50 años, es fácil 

estimar el enorme capital, en forma de alimento, ves-

tido y calefacción, que es retirado del patrimonio na-

cional para fines no productivos»67.

El sentido de solidaridad con otros seres humanos 

se pierde en la estimación de costos y productividad. 

Aquí se ve una vez más el carácter deshumanizante 

de la economización de la vida llevada a su extremo, 

común tanto a la eugenesia como a la eutanasia. Hay 

no solo un proceso de objetivación de la economía, 

que escapa así al control de los individuos y que deja 

de estar a su servicio, para someterlos. El individuo 

debe ahora insertarse en un cuerpo social que define 

el valor de cada vida en términos de su productividad, 

y se plantean insistentemente preguntas en torno al 



Gaceta Médica de México. 2013;149

374

costo que implican para la sociedad los «inferiores». 

Se requiere entonces que los valores de solidaridad 

vigentes en una sociedad sean fundamentalmente al-

terados. Para explicar este proceso, es necesario to-

mar en cuenta la confluencia del pensamiento tecno-

crático-económico aplicado a las personas y de las 

crisis geopolíticas y financieras que azotaron al mundo 

entre 1905 y 1945. Las condiciones económicas par-

ticulares de la primera posguerra provocaron, además, 

una severa crisis del sistema de salud pública en 

muchos países, de la cual fueron culpados los enfer-

mos y los «degenerados». Fue entonces relativamente 

sencillo implementar políticas de esterilización y de 

–en el caso de Alemania– exterminio.

Conclusiones

Tanto la eutanasia como la eugenesia han manteni-

do su presencia en los discursos médico y bioético de 

nuestra época. Ha habido, sin embargo, un cambio 

significativo en sus presupuestos axiológicos y episté-

micos. Si durante las primeras décadas del siglo XX 

se enfatizaba un enfoque autoritario, en el que se 

asumía que el Estado tenía la capacidad y la obliga-

ción de intervenir en cuestiones de vida o muerte para 

garantizar el bien colectivo, en las últimas décadas se 

han aceptado puntos de vista que enfatizan la nece-

sidad de proteger las libertades individuales durante 

el ejercicio de la eugenesia68. Por otra parte, el con-

cepto de «eutanasia» sigue siendo discutido abiertamen-

te, si bien con un lenguaje muy diferente del utilizado 

por Binding, Hoche y sus coetáneos. En la aproxima-

ción actual suele adoptarse explícitamente un punto 

de vista utilitarista (en el sentido ético del término), 

según el cual el objetivo primario de cualquier acto 

moral debe ser minimizar el dolor y maximizar el pla-

cer. Un tema recurrente entre autores contemporáneos 

se encuentra en el confín entre la eugenesia y la eu-

tanasia, pues se refiere a condiciones en las que el 

individuo –y específicamente el infante– es incapaz de 

percibir su propia muerte. En el contexto de la ética 

del utilitarismo de la preferencia69, la eutanasia de 

recién nacidos con malformaciones congénitas es de-

fendida por diversos autores70,71. Giubilini y Minerva 

han sugerido extender la aplicabilidad de este proce-

dimiento, y especulan acerca de la posibilidad de in-

ducir la muerte en infantes sanos, si así lo deciden los 

padres, mediante un «aborto posnatal» (after-birth 

abortion)72. Para estos autores (quienes utilizan cons-

tantemente la frase «life worth living»), el infanticidio es 

moralmente neutro, pues el infante es incapaz de 

percibir su muerte ni de darse cuenta de que pierde 

un bien futuro –su propia vida– y, por consiguiente, no 

hay ningún bien que esté siendo disminuido. El utilita-

rismo de la preferencia parte al menos de dos hipóte-

sis: una vida indigna de ser vivida es claramente de-

finible e identificable por personas ajenas a ella; y una 

vida solo puede tener valor y, por tanto, ser digna de 

ser vivida, si la persona tiene fines que desea cumplir. 

En consecuencia, cualquier interés potencial que pu-

diese tener el recién nacido sería opacado por los 

intereses concretos de los adultos que tienen la capa-

cidad de decidir sobre la continuación de su existen-

cia. Para la enumeración de los sujetos potencialmen-

te expuestos a la eutanasia, del mismo modo ya 

propuesto por Binding y Hoche con casi un siglo de 

antelación, se parte de una valoración de la vida que 

no depende del sujeto mismo, sino de aquellos que lo 

rodean, quienes suelen arrogarse el derecho de deci-

dir si su vida es «digna de ser vivida».

El positivismo jurídico aplicado a la medicina –como 

lo sugirieron Binding y Hoche– y el utilitarismo de la 

preferencia tienen muchos elementos en común, inclu-

so en el plano puramente lingüístico. Para ambas co-

rrientes, solo se constituyen como personas con dere-

chos aquellos seres humanos que pueden demostrar 

en acto su autoconciencia y su capacidad de razona-

miento. Conceptos tales como la dignidad humana o 

la autonomía moral y los derechos morales humanos 

fundados en ellos dejan de tener sentido. Más bien, 

para ser considerado como persona, el ser humano 

debe ser capaz de articular preferencias subjetivas e 

intereses reflexionados, y solo de este modo adquiere 

el derecho a la protección jurídica y, sobre todo, a la 

protección de sus intereses orientados a su propia 

supervivencia. Si un embrión, un recién nacido o un 

enfermo mental no es capaz de manifestar un interés 

consciente en sobrevivir, no posee entonces ningún 

derecho a la vida que no pueda ser suprimido por 

otros. La idea de una vida digna de ser vivida ya no 

se aplica a un ser humano como tal, sino que está 

condicionada por las propiedades mentales de las 

personas en cuanto no sean meramente potenciales, 

sino que se encuentren en acto. En consecuencia, 

tanto el positivismo de Binding y Hoche como el utili-

tarismo de la preferencia dejan de ver a los seres hu-

manos como titulares de derechos inalienables, para 

considerarlos exclusivamente desde el punto de vista 

de su aportación al conjunto del bienestar general.

El vínculo entre eugenesia y eutanasia se basa en 

múltiples elementos comunes que se originan en un 

proceso de ampliación de la política a los fenómenos 



L.H. Gutiérrez-González: Eugenesia y eutanasia: la vida indigna de ser vivida

375

de la vida. Estos movimientos sociales se basaron en 

tendencias que implicaron una transformación de los 

mecanismos de poder en nuestras sociedades, que 

trataron de alguna manera de producir, organizar y 

controlar diversas fuerzas vitales, y que llevaron a que 

los Estados se transformasen en administradores de 

la vida y la supervivencia. Ambos movimientos tienen 

en común el deseo de controlar en grado extremo los 

procesos vitales y reproductivos, sin cuestionar en 

ningún momento la justicia de quienes se atribuyen 

esta capacidad de control. El estudio de estos procesos 

constituye, sin duda, un tema muy importante, al que 

será necesario retornar en otro momento.

Bibliografía

 1. Bajema CJ. Eugenics: then and now. Dowden, Hutchinson & Ross. 

Stroudsburg; 1976.

 2. Kevles DJ. In the name of eugenics. Genetics and the uses of human 

heredity. Berkeley y Los Ángeles: University of California Press; 1985.

 3. Hermle L. Die Degenerationslehre in der Psychiatrie. Fortschr Neurol 

Psychiatr. 1986;54(3):69-79. 

 4. Pick D. Faces of degeneration: a European disorder, c 1848-1918. 

Cambridge: Cambridge University Press; 1993.

 5. Lebensunwertes Leben.

 6. Dörner K. Nationalsozialismus und Lebensvernichtung. En: Dörner K, 

Haerlin C, Rau V, Schernus R, Schwendy A, editores. Der Krieg gegen 

die psychisch Kranken. Nach “Holocaust”: Erkennen-Trauern-Begegnen, 

Rehburg-Loccum: Psychiatrie-Verlag; 1980.

 7. Gutiérrez-González LH. Early Lamarckism and the theory of degeneration. 

En: Martínez-Contreras J, Ponce de León A, editores. Darwin’s Evolving 

Legacy. México: Siglo XXI-Universidad Veracruzana; 2011.

 8. Black E. War against the weak: eugenics and America´s campaign to 

create a master race, Four Walls Eight Windows. Nueva York. 2003.

 9. Wagar WW. Good tidings. The belief in progress from Darwin to Mar-

cuse. Bloomington: Indiana University Press; 1972.

 10. Hull DL. Metaphysics of evolution. Nueva York: New York University 

Press; 1989.

 11. Haeckel E. Natürliche Schöpfungsgeschichte. Berlín: Georg Reimer; 

1868.

 12. Nietzsche F. Die fröhliche Wissenschaft. Leipzig: Fritzsch; 1887. §73: 

“Heilige Grausamkeit. - Zu einem Heiligen trat ein Mann, der ein eben 

geborenes Kind in seinen Händen hielt. „Was soll ich mit dem Kinde 

machen?“, fragte er, „es ist elend, mißgestaltet und hat nicht genug 

Leben, um zu sterben”. „Töte es“, rief der Heilige mit schrecklicher 

Stimme, „töte es und halte es dann drei Tage und drei Nächte in deinen 

Armen, auf dass du dir ein Gedächtnis machtest – so wirst du nie wieder 

ein Kind zeugen, wenn es nicht an der Zeit für dich ist, zu zeugen.“ – Als 

der Mann dies gehört hatte, ging er enttäuscht davon; und viele tadelten 

den Heiligen, weil er zu einer Grausamkeit geraten hatte, denn er hatte 

geraten, das Kind zu töten. „Aber ist es nicht grausamer, es leben zu 

lassen?“ sagte der Heilige”.

 13. Nietzsche F. Nachgelassene Fragmente 1880-1882. Kritische Studien-

ausgabe. Tomo 9. Berlin/Nueva York: Walter de Gruyter; 1988. p. 250: 

“Hier findet eine Selektion statt: wir suchen die aus, die uns Freude 

machen und fördern sie und fliehen vor den Anderen – das ist die rechte 

Moralität! Absterbenmachen der Kläglichen Verbildeten Entarteten muß 

die Tendenz sein!”.

 14. Janz CP. Friedrich Nietzsche. Biographie. Tomo II. Múnich: DTV-Wissen-

schaft; 1981. p. 268-75.

 15.  Thüring H. Form und Unform, Wert und Unwert des Lebens bei Ni-

etzsche. En: Stingelin, M, editor. Biopolitik und Rassismus. Fráncfort del 

Meno: Suhrkamp; 2003. p. 27-54. 

 16. Schallmayer W. Vererbung und Auslese im Lebenslauf der Völker: eine 

staatswissenschaftliche Studie auf Grund der neueren Biologie. Jena: 

Fischer; 1903. p. 1, 152, 241.

 17. Weingart P, Kroll J, Bayertz K. Rasse, Blut und Gene. Geschichte der 

Eugenik und Rassenhygiene in Deutschland. Fráncfort del Meno: 

Suhrkamp; 1992.

 18. Tille A. Volksdienst: Von einem Sozialaristokraten. Berlín & Leipzig: 

Wiener’sche Verlagsbuchhandlung; 1893.

 19. Gasman D. The Scientific Origins of National Socialism. New Brunswick, 

Transaction Publishers; 2004.

 20. Tille A. Von Darwin bis Nietzsche. Ein Buch Entwicklungsethik. Leipzig: 

Naumann; 1895.

 21. Nowak K. “Euthanasie“ und Sterilisierung im “Dritten Reich“. Die Kon-

frontation der evangelischen und katholischen Kirche mit dem Gesetz 

zur Verhütung erbkranken Nachwuchses und der “Euthanasie“-Aktion. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht; 1980. p. 19.

 22. Bowler PJ. Evolution. The History of an Idea. Berkeley: University of 

California Press; 1989. 

 23. Pick D. Op. cit.

 24. Haycraft JB. Darwinism and race progress. Londres: Swan Sonnen-

schein; 1895. p. 51-7. 

 25. Klee E. “Euthanasie” im NS-Staat. Die Vernichtung lebensunwerten Leb-

ens. Fráncfort del Meno: Fischer; 2004.

 26. Ploetz A. Die Tüchtigkeit unserer Rasse und der Schutz der Schwachen: 

ein Versuch über Rassenhygiene und ihr Verhältniss zu den humanen 

Idealen, besonders zum Socialismus. Berlín: Fischer; 1895.

 27. Weiss SF. Race hygiene and national efficiency: The eugenics of Wilhelm 

Schallmayer. Berkeley: University of California Press; 1987.

 28. Schallmayer W. Die soziologische Bedeutung des Nachwuchses der 

Begabteren und die psychische Vererbung. Archiv für Rassen und 

Gesellschafts-Biologie. 1905;2:36-75.

 29. Trent JW. To cut and control: institutional preservation and the steriliza-

tion of mentally retarded people in the United States, 1892-1947. J Hist 

Sociol. 1993;6(1):56-73.

 30. Klee E. Op. cit.

 31. Forel A. Hygiene der Nerven und des Geistes, en Bücherei der Gesund-

heitspflege. Bd. 9. Stuttgart: Verlag von Ernst Heinrich Möritz; 1903. p. 

86: “Früher, in der guten alten Zeit, machte man mit unfähigen, ungenü-

genden Menschen kürzeren Prozess als heute. Eine ungeheure Zahl 

pathologischer Hirne, die (…) die Gesellschaft schädigten, wurde kurz 

und bündig hingerichtet, gehängt oder geköpft; der Prozess war insofern 

erfolgreich, als die Leute sich nicht weiter vermehren und die Gesell-

schaft mit ihren entarteten Keimen nicht weiter verpesten konnten”.

 32. Bastian T. Von der Eugenik zur Euthanasie. Ein verdrängtes Kapitel aus 

der Geschichte der deutschen Psychiatrie. Bad Wörishofen: Verlagsge-

meinschaft; 1981. p. 41.

 33. Weingart P, et al. Op. cit.

 34. Bauer KH. Rassenhygiene. Ihre biologischen Grundlagen. Leipzig: 

Quelle & Meyer; 1926. p. 207: “… bei der Auslese ja nie um den Tod 

der Individuen als Prinzip – denn sterben müssen wir ja alle – sondern 

nur um Zahl und Erbwert der Nachkommen handelt”.

 35. Weingart P, et al. Op. cit., p. 523-32.

 36. Klee E. Op. cit.

 37. Binding K, Hoche A. Die Freigabe der Vernichtung lebensunwerten 

Lebens. Ihr Maß und ihre Form. Berlín: Berliner Wissenschafts-Verlag; 

1920 [2006].

 38. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 1: “lebhaftestem Verantwortungsgefühl 

und tiefer Menschenliebe”.

 39. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 5: “(…) soll die unverbotene Lebens-

vernichtung, wie nach heutigen Rechte – vom Notstand abgesehen –, 

auf die Selbstötung des Menschen beschränkt bleiben, oder soll sie eine 

gesetzliche Erweiterung erfahren und in welchem Umfange?”.

 40. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 13: “Es bleibt eben dem Rechte nichts 

übrig, als den lebenden Menschen als Souverän über sein Dasein und 

die Art desselben zu betrachten”.

 41. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 15: “…in der Verlust einer ganzen Anzahl 

noch durchaus lebenskräftiger Leben, deren Träger nur zu bequem oder 

zu feig sind, ihren durchaus tragbare Lebenslast weiter zu schleppen”.

 42. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 16: “keiner besonderen Freigabe bedarf 

die reine Bewirkung der Euthanasie in richtiger Begrenzung”.

 43. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 17: “dem innerlich Kranken oder dem 

Verwundeten steht der Tod von der Krankheit oder der Wunde, die ihn 

quält, sicher und zwar alsbald bevor, so dass der Zeitunterschied 

zwischen dem infolge der Krankheit vorauszusehenden und dem durch 

das untergeschobene Mittel verursachten Tode nicht in Betracht fällt. 

Von einer spürbaren Verringerung der Lebenszeit der Verstorbenen 

kann dann überhaupt nicht oder höchstens nur von einem beschränkten 

Pedanten gesprochen werden”. [Subrayado en el original].

 44. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 17: “Wer also einem Paralytiker am 

Anfang von dessen vielleicht auf die Dauer von Jahren zu berechenden 

Krankheit auf dessen Bitte oder vielleicht sogar ohne diese die tödliche 

Morphiumspritzung macht – bei dem kann von reiner Bewirkung der 

Euthanasie keine Rede sein. Hier ist eine starke, auch für das Recht ins 

Gewicht fallende Lebensverkürzung vorgenommen worden, die ohne 

rechtliche Freigabe unzulässig ist”.

 45. Binding K, Hoche A. Op. cit., 17: “In demselben Augenblick aber wird 

klar: die sichere Ursache qualvollen Todes war definitiv gesetzt, der 

baldige Tod stand in sichere Aussicht. An dieser toddrohenden Lage 

wird nichts geändert, als die Vertauschung dieser vorhandenen Todesur-

sache durch eine andere von der gleichen Wirkung, welche die Schmerz-

losigkeit vor ihr voraus hat. Das ist keine “Tötungshandlung im 

Rechtssinne”, sondern nur eine Abwandelung der schon unwiderruflich 

gesetzten Todesursache, deren Vernichtung nicht mehr gelingen kann: 



Gaceta Médica de México. 2013;149

376

es ist in Wahrheit eine reine Heilhandlung. ‘Die Beseitigung der Qual ist 

auch Heilwerk’”. 

 46. Naucke W. Einführung: Rechtstheorie und Staatsverbrechen. En: Binding 

K, Hoche A. Die Freigabe der Vernichtung lebensunwerten Lebens. Ihr 

Maß und ihre Form. Berlín: Berliner Wissenschafts-Verlag; 2006.

 47. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 26:“Gibt es Menschenleben, die so stark 

die Eigenschaft des Rechtsgutes eingebüßt haben, dass ihre Fortdauer für 

die Lebensträger wie für die Gesellschaft dauernd allen Wert verloren hat?”.

 48. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 26: “nicht nur absolut wertlose, sondern 

negativ zu wertende Existenz”.

 49. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 26: “der Wert des Lebens kann aber 

nicht bloß Null, sondern auch negativ werden”.

 50. Binding K, Hoche A, Op. cit., p. 26: “das wertvollste, vom stärksten 

Lebenswillen und der größten Lebenskraft erfüllte Leben”.

 51. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 26.

 52. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 30: “(…) haben weder den Willen zu 

leben, noch zu sterben. So gibt es ihrerseits keine beachtliche Einwilli-

gung in die Tötung, andererseits stößt diese auf keinen Lebenswillen, 

der gebrochen werden müßte. Ihr Leben ist absolut zwecklos, aber sie 

empfinden es nicht als unerträglich. Für ihre Angehörigen wie für die 

Gesellschaft bilden sie eine furchtbar schwere Belastung. Ihr Tod reißt 

nicht die geringste Lücke (…) Da sie großer Pflege bedürfen, geben sie 

Anlaß, dass ein Menschenberuf entsteht, der darin aufgeht, absolut 

lebensunwertes Leben für Jahre und Jahrzehnte zu fristen”.

 53. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 30: “in Zeiten höherer Sittlichkeit (…) 

würde man diese armen Menschen wohl amtlich von sich selbst erlösen”.

 54. Naucke W. Op. cit.

 55. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 52: “unsere deutsche Aufgabe”.

 56. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 52: “Ballastexistenzen”.

 57. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 40: “übertriebener Kaufpreis für die 

Erlösung”.

 58. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 26: “entspringt sie nur dem tiefsten 

Mitleiden”.

 59. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 44.

 60. Binding K, Hoche A, 1920, 47: “Von dem Augenblick an, in dem Z. B. die 

Tötung Unheilbarer oder die Beseitigung geistig Toter nicht nur als nicht 

strafbar, sondern als ein für die allgemeine Wohlfahrt wünschenswertes 

Ziel erkannt und allgemein anerkannt wäre, würden in der ärztlichen Sit-

tenlehre jedenfalls keine ausschließenden Gegengründe sein”.

 61. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 52: “Der Erfüllung dieser Aufgabe steht 

das moderne Bestreben entgegen, möglichst auch die Schwächlinge 

aller Sorten zu erhalten, allen, auch den zwar nicht geistig toten, aber 

doch ihrer Organisation nach minderwertigen Elementen Pflege und 

Schutz angedeihen zu lassen – Bemühungen, die dadurch ihre beson-

dere Tragweite erhalten, dass es bisher nicht möglich gewesen, auch 

nicht im Ernste versucht worden ist, diese Defektmenschen von der 

Fortpflanzung auszuschließen”.

 62. Weingart P, et al. Op. cit.

 63. Weingart P, et al. Op. cit.

 64. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 51, 52, 53, 58: “leere Menschenhülsen”, 

“Ballastexistenzen”, “Defektmenschen”, “völlig wertlosen Toten”, “Fremd-

körpercharakter…im Gefüge der menschlichen Gesellschaft”, “wertlosen 

Existenz”.

 65. Paul D. The Politics of Heredity. Essays on Eugenics, Biomedicine, and 

the Nature-Nurture Debate. Albany: State University of New York Press; 

1998. p. 117-32.

 66. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 50: “In wirtschaftlicher Beziehung 

würden also diese Vollidioten, ebenso wie sie auch am ehesten alle 

Voraussetzungen des vollständigen geistiges Todes erfüllen, gleichzeitig 

diejenigen sein, deren Existenz am schwersten auf der Allgemeinheit 

lastet (subrayado en el original)”.

 67. Binding K, Hoche A. Op. cit., p. 51: “(…) der durchschnittliche Aufwand 

pro Kopf und Jahr für die Pflege der Idioten bisher 1300 M. betrug. Wenn 

wir die Zahl der in Deutschland zurzeit gleichzeitig vorhandenen, in 

Anhaltspflege befindlichen Idioten zusammenrechnen, so kommen wir 

schätzungsweise etwa auf eine Gesamtzahl von 20-30000. Nehmen wir 

für den Einzelfall eine durchschnittliche Lebenserwartung von 50 Jahre 

an, so ist leicht zu ermessen, welches ungeheure Kapital in Form von 

Nahrungsmitteln, Kleidung und Heizung, dem Nationalvermögen für 

einen unproduktiven Zweck entzogen wird”. 

 68. Agar N. Liberal Eugenics. Public Affairs Quarterly. 1998;12(2):137-55.

 69. Schockenhoff E. Ética de la vida. Barcelona: Herder; 2012. p. 55.

 70. Kuhse H, Singer P. Should the Baby live? The Problem of Handicapped 

Infants. Oxford: Oxford University Press; 1985.

 71. Verhagen E, Sauer P. The Groningen protocol – euthanasia in severely 

ill newborns. N Engl J Med. 2005;10:959-62.

 72. Giubilini A, Minerva F. After-birth abortion: why should the baby live?. J 

Med Ethics. 2012. doi:10.1136/medethics-2011-100411.


