Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 252

Revista Electronica de Psicologia Iztacala e

VAV 1

Universidad Nacional Auténoma de México

oy

Yo g
T i
{ ;?’%ﬁgﬂ

Vol. 20 No. 1 Marzo de 2017

LA ATENCION DEL PACIENTE TERMINAL Y LA
ETICA EN EL ENFOQUE TANATOLOGICO: UN
ANALISIS

Violeta Espinosa Sierra' y Jorge Luis Salinas Rodriguez®
Universidad Nacional Autonoma de México.
Facultad de Estudios Superiores Iztacala.

RESUMEN

En la actualidad debido a los avances tecnolégicos y cientificos
en la medicina han permitido el incremento de la expectativa de
vida y, en muchos casos las mejoras en las condiciones de
salud de las personas, ofrecen una ilusién cuando se trata del
proceso de morir y la muerte cuando ya no hay nada que lo
pueda evitar. Esta ilusion esperanzadora plantean dilemas que
requieren atencion cuando se trata de prolongar la vida del
paciente. Para ello, en la actualidad existen profesionales con
un enfoque Tanatoldgico que se encargan de proporcionar
ayuda en el proceso de duelo, por muerte o por cualquier otro
tipo de pérdida significativa. La tarea fundamental de estos
profesionales es: el acompafamiento y la mediacion entre el
paciente terminal, los familiares y el personal de salud.
Procurando que el paciente sea tratado con dignidad y
procurando su derecho de autonomia con principios éticos
hasta el dltimo momento de su vida. Para ello, estos
profesionales deben de conocer los fundamentos y derechos
del paciente terminal y protegerlos en una intermediacion activa
con el equipo de salud y familia.

Palabras Clave: Tanat6logo, paciente terminal, dignidad,
enfermedad, autonomia, ética.

' Profesora de Asignatura del area de Psicologia Clinica. Correo Electrénico:
violinda10@gmail.com
® Profesor de Carrera del area de Psicologia Clinica. Correo Electrénico: jluis@unam.mx

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 253

THE ATTENTION OF THE TERMINAL PATIENT AND
THE ETHICS IN THE TANATOLOGICAL APPROACH:
AN ANALYSIS

ABSTRACT

Today, due to technological and scientific advances in
medicine, life expectancy has increased and, in many cases,
improvements in the health conditions of people offer an illusion
when it comes to the dying process and the death when there is
nothing that can avoid it. This hopeful illusion poses dilemmas
that require attention when it comes to prolonging the patient's
life. To this end, there are currently professionals with a
Thanatological approach that are responsible for providing
assistance in the grieving process, death or any other type of
significant loss. The fundamental task of these professionals is:
the accompaniment and mediation between the terminal
patient, the relatives and the health personnel. Seeking that the
patient be treated with dignity and seeking his right of autonomy
with ethical principles until the last moment of his life. To do
this, these professionals must know the basics and rights of the
terminal patient and protect them in an active intermediation
with the health and family team.

Keywords: Thanatologist, terminal patient, dignity, disease,
autonomy, ethics.

INTRODUCCION.

El desarrollo de la ciencia, la tecnologia y el conocimiento abre nuevos campos de
aplicacién profesional, plantean nuevas demandas y cuestionamientos que requieren
precisiones y nuevas formas de actuacion que estén orientadas a la regulacién del
comportamiento de quien aplica las tecnologias y de quienes asisten en diversos campos
de actividad profesional, tal como ocurre en la medicina ante el proceso de morir y la

muerte.

El desarrollo de actividades relacionadas con la atencién psicolégica de enfermos
terminales en centros de atencién hospitalaria no sélo plantea retos conceptuales y
metodoldgicos que se puedan resolver a través de la teoria, la investigacién, el cimulo de
experiencias personales de diversos profesionales en el campo, la reflexién y el arte de la
aplicacion tecnoldgica con pacientes en proceso de morir, asi mismo con sus familiares y
allegados. El ejercicio de asistir a un paciente terminal y a su familia en hospitales para
ayudarlos a “bien morir’, con dignidad, aceptacién total de la muerte y en paz, asi como
ayudar y acompanar a sus seres mas significativos, confronta a los especialistas ante

diversos dilemas morales, éticos y practicos que surgen como producto mismo de la

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 254

medicina y su cultura, trascendiendo la formacién del psicélogo que reclama ese espacio
como parte de su profesién, al igual que otros profesionales.

En la actividad profesional de los autores del presente escrito, acompanando y asistiendo
a pacientes terminales en hospitales de segundo y tercer nivel de México, hemos
confrontado algunos dilemas que nos llevan a reflexionar respecto a las caracteristicas
éticas y profesionales que deben tener los diversos actores que llevan dicha tarea y el
enfoque que debe primar, principalmente en los psicologos y antdlogos. No sélo se trata
de tener claro los procedimientos, técnicas y estrategias a utilizar con el paciente terminal
y su familia, sino de mantener un enfoque ético sobre su quehacer profesional basado en
el interés superior del paciente terminal, su familia y allegados, trascendiendo algunas
posturas tradicionales respecto a los derechos a la vida y la muerte que privan en algunos
ambientes hospitalarios y familiares. En este sentido, el objetivo del presente documento
es plantear las caracteristicas actuales del proceso de morir y la muerte en pacientes
terminales, los dilemas éticos implicados y algunas consideraciones, asi como el papel del
psicélogo y el tanatdlogo, las caracteristicas profesionales y de formacién para actuar en
el campo.

EL PROCESO DE MORIR Y LA MUERTE EN AMBIENTES HOSPITALARIOS.

Un enfermo terminal es aquel que se encuentra en los Ultimos momentos de su vida, y
sabe que va a morir, de forma mas precisa que otros. Abiven (1991), menciona que el
paciente terminal es aquella persona que, por lo avanzado de su enfermedad, se
encuentra en un estadio reconocido como irreversible que lo llevara a su muerte en un
relativo corto plazo, ya que debido a las multiples insuficiencias organico-psicolégicas no
tiene el equilibrio necesario para poder prolongar su vida por mas tiempo.

Sin embargo, los avances tecnoldgicos y cientificos en la medicina que han permitido el
incremento de la expectativa de vida y, en muchos casos, las mejoras en las condiciones
de salud de las personas, ofrecen un espejismo cuando se trata del proceso de morir y la
muerte cuando ya no hay nada que lo pueda evitar. Este espejismo esperanzador
plantean dilemas que requieren atencién cuando se trata de prolongar la vida del
paciente. Los dilemas médicos, legales y éticos ocurren cuando hay que cuestionarse
durante cuanto tiempo se deben de aplicar los medios capaces de prolongar
artificialmente la vida de una persona. Actualmente, el proceso de morir y la propia muerte
son enajenados por el sistema sanitario. El intento de la ciencia por controlar y alterar la

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 255

naturaleza de la vida ha colocado al hombre como objeto de dominio, hasta tal punto que
el modo mismo de nombrarlo ha cambiado, el sujeto hoy es un solo paciente (Kass, 1985;
citado en Thomasma y Kushner, 1999).

Los procedimientos médicos acaparan el momento Unico e irrepetible que conlleva el
proceso de morir, reduciéndolo a un suceso fisico concreto que se constata a partir del
cese total e irreversible de la actividad cerebral. Sin embargo, el proceso de morir y la
muerte son un fenédmeno complejo que posee dimensiones bioldgicas, sociales, legales,
culturales y psicolégicas y se estudia también a la luz de principios éticos (Chavarria,
2004). El manejo ético que se tenga en relacion a la muerte, dependerd de las
caracteristicas culturales de cada pueblo y a su vez de las relaciones que en éste
prevalezcan; pero, también, es importante la concepcién individual que cada persona

tenga en relacion con este fenémeno.

La muerte, como fase final de la vida, como resultado de envejecer y el deterioro del
organismo y su funcionamiento, como resultado producido por diversas enfermedades,
cuya historia natural termina en la muerte a corto, mediano o largo plazo ha tenido
modificaciones debido a los avances médicos y tecnoldgicos que influyen muchas veces
sobre la forma y el tiempo de morir (Di Caprio, Di Palma, 1999). Es reconocido que las
Unidades de Cuidados Intensivos (UCI) utilizan con mayor frecuencia la tecnologia
aplicada a la medicina, tendiendo a deshumanizar la atencién a los pacientes que en ellas
admiten. Para el equipo de salud, principalmente los médicos, quiza signifique la muerte
clinica, celular, encefalica, apoptosis, pero en realidad hay una visibn mas profunda que
comprende aspectos éticos, psicoldgicos, sociales, econémicos, morales y religiosos; sin
embargo, las consideraciones éticas son la que debe supraordenar la actuacion médica y
el uso de la tecnologia en el caso de pacientes terminales y aun mas alla de las
determinaciones de la familia y allegados, que no necesariamente concuerdan con las

decisiones finales del moribundo.

De esta manera, la muerte y el mismo proceso de morir han pasado de ser un evento
natural, aceptado por la sociedad, la familia y la religion, que ocurria en el seno de la
familia, con el enfermo asistido solidariamente por los cuidados y afecto de sus seres
queridos, a un acto tecnificado que mas frecuentemente ocurre en los hospitales, en los
cuales el paciente es sometido a diversos procedimientos diagnésticos y terapéuticos, con
esto medicalizando la muerte (Gutiérrez-Samperio, 2001).

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 256

La cultura de la muerte ha cambiado, lo cual obliga a buscar un equilibrio entre la atencion
de los pacientes con los recursos que el conocimiento nuevo, la ciencia y la tecnologia
pone al alcance de la medicina moderna (Velazco-Suarez, 1993). Sin embargo, la
comunicacion con los pacientes en su fase terminal se ha perdido, el acceso de familiares
y amigos a las salas de Cuidados Intensivos se ha restringido tanto que lleva al
distanciamiento y asilamiento de sus seres queridos, cuando estan mas cerca de no
verlos mas, se necesita hacer del proceso de morir y la muerte un proceso digno; aunque,
muchas veces, existe una vision de la muerte por la pérdida de la capacidad para la
interaccion social, por lo que a muchas personas se les considera como muertas antes de
que realmente lo estén y se haya declarado la muerte oficialmente (Dans y Kerr, 1979).
Una parte fundamental que comprende dicha dignidad es la atencién psicosocial del
enfermo, sus familiares y amigos, y de los propios profesionales de la salud para que
tengan una adecuada interpretacién de las actitudes y reacciones ante la muerte, como
base para la toma de decisiones éticas ante los dilemas que plantea el enfermo terminal.
La nocién sobre la vida y la muerte, asi como del papel de la medicina en la sociedad y la
ciencia orientan los esfuerzos del equipo de salud y la aplicacién de la tecnologia, muchas
veces mas alla de la dignidad del paciente. Actualmente, aunque hay debates sobre los
modos de morir, aun persiste una tradicion religiosa que influye como se conceptualiza la
vida y la muerte lo que estimula el uso intenso de la tecnologia con afan de mantener la
vida, aun cuando ya no es posible.

LAS DOS NOCIONES BASICAS RESPECTO A LA VIDA QUE AFECTAN LA TOMA DE
DECISIONES ETICAS DE LA ATENCION EN EL PROCESO DE MORIR Y LA MUERTE.

En el ambito médico, ante situaciones de muerte y el proceso de morir, la aplicacion de la
ética no es algo sencillo, porque depende de cémo se considere el valor de la vida
humana vy, éste, de la concepcién de la vida que se adopte. En términos sencillos, existen
dos modelos éticos de interpretacién del significado de la vida evidentemente
antagénicos: una ética objetivista que concede a la vida humana un valor netamente

sagrado y una ética que relativiza dicho valor en funcién_de la calidad de vida.

La ética objetivista se asocia a posturas religiosas, considerando que la vida posee una
santidad. De acuerdo a este enfoque, la vida de todo ser humano posee cualidades
intrinsecas que la hacen merecedora de respeto y proteccion total, considerando que la

vida humana es valiosa en si misma, un fin en si. Esta posicién considera que el valor de

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 257

la vida es inequiparable e inmensurable y que en ello reside la dignidad. La vida humana
se presenta como una realidad intangible e inapropiable, ya sea debido a un deber moral
o precepto divino, como lo manifesté Santo Tomas de Aquino en Summa Theolbgica en
1990. El ser humano no posee poder sobre la vida y por eso es reprochable moralmente
qgue se intente legalizar practicas como la eutanasia. Sin que el tema de la eutanasia sea
el punto a discutir en el presente documento, intentamos subrayar simplistamente el
enfoque que predomina en el ambito hospitalario, aun entre los mismos familiares, con
respecto los pacientes en proceso de morir: mantener con vida al moribundo, mas alla de
su deseo y el sufrimiento moral que le implica. El mismo principio hipocratico enfatiza que
el principio ético més profundo que controla el poder médico no es la autonomia o la
libertad del paciente, sino la dignidad sacralizada y, por tanto, también lo que el juramento
denomina la pureza y santidad de la vida (Thomasma y Kushner, 1999).

En confrontacion con la postura objetivista, esta la posicién que sostiene que el valor de la
vida esté supeditado por diversas variables como, por ejemplo, las calidad de vida o las
decisiones auténomas de un paciente. Esta postura esta asociada a posturas de corte
utilitarista, aunque no exclusivamente. Es una posicion que rechaza la concepcion
sagrada de la vida, por considerarla fuera de época y discorde con el proyecto de
conformar una ética secular. La vida, en esta nocion, no tiene un valor absoluto pues
depende, en el contexto de la vida cotidiana, de situaciones que la afectan, como en el
caso de pacientes terminales o en enfermedades degenerativas. Propone desplazar la
ética de la santidad por la de la calidad que considera que toda vida humana no tiene el
mismo valor, ni necesariamente valor. La dignidad no se considera, contemplada desde
su calidad, como dignidad ontoldgica, es decir, inherente a la vida, a cualquier forma de
vida.

Las consideraciones desde la calidad implica preguntarse si la vida que se lleva vale la
pena, si es digna de ser vivida. La vida en este caso no es considerada como un bien en
si misma, sino como una condicidn para recibir y disfrutar de otros valores y bienes (como
los estados placenteros, la satisfaccién de preferencias y deseos, entre otros) en donde
también se encuentra la posesién de facultades mentales superiores como la

racionalidad.

La ética con base en la calidad es la que concede un estatuto especial a la vida y si ésta
se pierde, la vida carece, por ende, de valor. Desde una ética de la calidad, la vida
humana sélo tiene significado en la medida en que merece la pena ser vivida, y cuando

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 258

este no es el caso resulta licito optar por la muerte, sin que esto sea considerado inmoral.
En estos casos la ética médica deberia orientarse a cuestiones tan fundamentales como
la calidad de vida, la autonomia y el respeto por la capacidad volitiva del paciente. La vida
sin ser vista con un valor absoluto, no es, por tanto, una vida carente de valor, porque la
ética de la calidad fomenta el bienestar y la libertad como principios fundamentales que la

medicina debe maximizar.

Sin embargo, y en concordancia con la perspectiva ética objetivista, sacralista, en la
actualidad la prolongacién de la vida se ha convertido en una meta y si el enfermo se
encuentra bajo los cuidados hospitalarios se tomaran todas las medidas necesarias tanto
para calmar el dolor como para ofrecer los cuidados necesarios que mantengan esa vida,
aunque sea de forma artificial (Ariés, 1982). Se considera que el paciente no muere
porque llegd su hora, sino como un fracaso de la medicina; la muerte ya no es concebida
como un proceso natural propio del carécter finito de la humanidad. No obstante, con las
implicaciones éticas derivadas de la calidad de vida tales consideraciones adquieren una
connotacién distinta e importante, ya que surgen cuestionamientos acerca de prolongar o
no la vida, mantenerla de forma artificial, tratar o no y hasta cuando al moribundo, o

incluso dejarlo morir y como.

En la medicina actual, que resalta la nocion de la ética objetivista, encontramos que suele
darse un abuso en la utilizacion de los recursos tecnolégicos, sobre todo en la atencién de
los enfermos graves o terminales, acciones que, aun cuando no sean abusos en el
sentido estricto, son percibidos asi por pacientes y familiares, lo cual en ocasiones llega a
afectar la esencia misma de la relacibn médico-paciente. Frecuentemente los pacientes
terminales, pierden su capacidad para emitir, 0 no, la aceptacién de una intervencion
médica, de forma libre, voluntaria, consciente, después de que el médico le haya
informado de la naturaleza de la intervencién con sus riesgos y beneficios, asi como de

las alternativas posibles, también con sus posibles riesgos y beneficios (Simén, 1993).

Los dilemas éticos, tanto para el profesional de la salud como para los familiares de los
pacientes terminales, se presentan en diversos ambitos y muchas veces implica la

violacién de los derechos de los enfermos moribundos.

Si bien la medicina contempordnea ha logrado un aumento muy significativo de la
duracién de la vida, también, entre otros factores, ha redefinido el papel del paciente en la
toma de decisiones médicas y ha llevado a la luz de las nuevas concepciones de los

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 259

derechos humanos a hacer publica la discusion de las decisiones hasta antes tomadas en
forma unipersonal y paternalista por los médicos. Al respecto, es importante resefiar los
derechos que corresponden al ser humano y, en particular del paciente terminal en etapa

critica.
DERECHOS DEL PACIENTE TERMINAL.

El principio fundamental que sostiene la ética es el respeto a la dignidad de la
persona y del paciente, en cuanto a su vida y la calidad éptima que esta debe
tener en las circunstancias vitales particular e individualmente contempladas. La
ética que enfatiza al ser humano como persona (con criterio de calidad de vida) se
propone en primer lugar justificar el valor central de la persona como criterio de
discernimiento entre lo que es técnicamente posible y lo que es éticamente licito,
sobre la base de una antropologia con reconocimiento de la sustancialidad del ser
de la persona y de una ontologia con reconocimiento de la ley natural como orden

de la realidad.

La ética con nocién de calidad formula sus principios con base en el valor
fundamental de la vida, como: defensa de la vida y respeto a la dignidad humana,
de opcién multiple y totalidad o principio terapéutico, de doble efecto y legitima
cooperaciéon de libertad y de responsabilidad, de justicia y autonomia, de
consentimiento libre bajo informacidén, de beneficencia, socializacién y secreto

médico, y de recta conciencia moral.

Sin embargo, no siempre es facil declarar el juicio final sobre un acto médico, con
frecuencia se enfrentan la autonomia del paciente, la beneficencia del médico y la
justicia de la sociedad, cada uno con una situacién moral especifica. Se considera
que el enfermo terminal queda en una situacion de vulnerabilidad fisica y
emocional. Con una gran carga social tanto desde el punto de vista econémico
como desde la perspectiva de dependencia social e incapacidad.

La Organizaciéon Mundial de la Salud en 1990 estableci6 los derechos del enfermo
terminal en el alivio del dolor y tratamiento paliativo con base en principios
generales de la ética, los principales son: a) Autonomia: toda persona tiene
derecho a decidir sobre su propia vida, b) Buscar siempre el bien de las personas

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 260

y, €) Justicia: la distribucion apropiada de los recursos para los cuidados de la

salud, en instituciones, comunidades y familias.

Se reconocié que la tecnologia de que dispone hoy la medicina es capaz de
mantener funciones vitales en forma indiscriminada, por largos periodos, pero sin
que esto lleve a la cura o reparacién, al menos parcial, de los procesos

subyacentes que condujeron al paciente a esta situacion.

Se considera que el problema hoy es determinar que paciente debe recibir
cuidados maximos de la tecnologia que disponemos y cuando esos niveles de
asistencia deben ser restringidos, limitados o aun suprimidos. Lo que es seguro es
que el viejo criterio objetivista de “la vida es sagrada a cualquier costo" hoy esta
siendo cuestionado.

En el otro extremo estan aquellos pacientes en los que dada la progresién de sus
lesiones y la falta de elementos de reversibilidad se permitira que la afeccion siga
su curso natural. Es muy frecuente que el enfermo terminal acabe sus dias en un
estado de aislamiento y soledad con tubos en todos los orificios y en las venas, en
espera de emitir el Ultimo suspiro. Esto es producto de la formacion que tienen los
integrantes del equipo de salud en donde se ve a la muerte como un fracaso
profesional, no como un fenémeno bioldgico, psicolégico y social de trascendental
importancia en la vida del hombre y susceptible de ser considerado como fin de un

proceso biolégico.

Es indispensable reflexionar sobre los aspectos éticos y legales relacionados a
este tema tan fundamental en la vida de una persona. Los integrantes del equipo
de salud, como servidores publicos, deben tener en cuenta que el paciente
terminal es un individuo que esta vivo y que se le debe brindar una atencion
holistica, teniendo en cuenta que, ademas de sus mudltiples insuficiencias
organicas, es un individuo que tiene su personalidad y su caracter unico y que

tiene actividades en diversos ambitos.

Es por demas cierto que en los ultimos momentos de la vida de un enfermo

terminal no se puede curar, pero si se puede y debe confortar y cuidar, ayudarlo a

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 261

enfrentar su enfermedad, ayudarlo para que tenga una muerte tranquila; la vida
aun en sus ultimos momentos tiene sentido y esta es la ultima oportunidad que
tiene el ser humano de crecer. La muerte, de alguna manera, da significado a la

existencia, es la ultima etapa del desarrollo humano.

En consideracién de lo anterior, la Organizacion Mundial de la Salud (1990), intenté
regular la practica médica y la tecnologia emergente, asi como mejorar la autonomia
fisica y moral de pacientes terminales estableciendo los derechos humanos de ellos.
Arechiga en el 2011 actualiza esos derechos y menciona que son los siguientes:

1. Derecho de ser tratado como un ser humano vivo hasta el momento de la
muerte.

2. El derecho de mantener una esperanza, cualquiera que ésta sea.

3. El derecho de expresar sus sufrimientos y emociones con respecto al

acercamiento de su muerte.
4. El derecho de obtener la atencion de médicos y enfermeras, incluso

si los objetivos de curacion deben ser cambiados por objetivos de confort.

5. El derecho de no morir solo.

6. El derecho de ser liberado del dolor.

7. El derecho de obtener una respuesta honesta, cualquiera que sea la
pregunta.

8. El derecho de no ser enganado.

9. El derecho de recibir ayuda de la familia y para la familia en la aceptacion
de la muerte.

10. El derecho de morir en paz y con dignidad.

11. El derecho de conservar su individualidad y de no ser juzgado por sus

decisiones, que pueden ser contrarias a las creencias de otros.

12. El derecho de ser cuidado por personas sensibles y competentes que van a
intentar comprender sus necesidades y que seran capaces de encontrar algunas
satisfacciones ayudandole a enfrentarse con la muerte.

13. El derecho de que su cuerpo sea respetado después de su muerte.

La medicina, en el siglo XXI ha también redefindo sus objetivos respecto a la atencién con

pacientes terminales y ha ofrecido una respuesta mas fundamentada para regular el

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 262

comportamiento de los médicos en los principales dilemas éticos que actualmente
enfrentan en la atencion de pacientes en proceso de morir y la muerte misma. En el afo
de 2002, la Federacion Europea de Medicina Interna desarollo principios esenciales con
base en tres fundamentos: la primacia del bienestar del paciente, el respeto por la
autonomia y la promocion de la justicia social. A ellos, se afaden los siguientes
compromisos clave del profesional: competencia profesional, honestidad con el paciente,
confidencialidad, adecuada relacion médico- paciente, calidad asistencial, equidad y
accesibilidad, gestion racional y eficaz de los recursos, conocimiento cientifico,
mantenimiento de la confianza social a través de una gestion adecuada del conflicto de

intereses, y compromiso con las responsabilidades profesionales.

El sistema y los profesionales de la salud deben reconocer la fragilidad y vulnerabilidad de
los pacientes sin disminuir su autonomia moral, aceptar la responsabilidad ética de la
ayuda y cuidado de los que sufren, y acompanfar el proceso de morir con la mayor
sensibilidad de que sean capaces. Sin duda, estos principios y compromisos clave
mejoraran la postura de los médicos ante el tratamiento del enfermo terminal y la muerte
del mismo, modulando su quehacer profesional al considerar los derechos del paciente y
su voluntad, tanto actual como anticipada.

Sin embargo, nuestra practica nos ha confrontado con algunos dilemas en varios
derechos que es importante sefalar y reflexionar sobre ellos para encontrar soluciones,

como son:

El derecho a la autonomia: Se refiere a que el enfermo intervenga, o bien a través de sus
familiares directos, por ser menor de edad o que fisica 0 mentalmente no pueda hacerlo
valer. Este derecho también comprende el respeto a su Consentimiento Informado
estando en capacidad, en donde se consideran sus decisiones autonomas. En este
derecho, surgen dudas principalmente en relaciéon con la capacidad de tomar decisiones
de gran trascendencia (sobre la vida y la muerte) en un escenario de extrema
vulnerabilidad y con una carga emocional muy alta. Es prudente promover una
aproximacion preventiva, de planificacién anticipada de los cuidados frente a situaciones
comunes y previsibles, en la que se expongan al paciente en un momento sereno las
posibilidades de actuacion ante hechos que con alta probabilidad se daran en el futuro
cercano. Esto permite al enfermo elaborar sus respuestas, recabar mayor informacion,
consensuar con la familia sus deseos y reafirmarse en sus decisiones.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 263

Derecho a la informacién: Se refiere a que el paciente o sus familiares conozcan el tipo y
grado de enfermedad, el diagnéstico, el tratamiento a seguir, los costos y gastos médicos
y hospitalarios, las terapias que se proporcionaran, los riesgos que se corren, etc. La
informacion se reconoce como un derecho del paciente, del que él es titular, y cuya
gestién, cuando haya capacidad suficiente, recae en él principalmente. No obstante, en la
practica se presentan en ocasiones situaciones en el final de la vida en que la familia y los
profesionales que atienden al paciente le niegan la informacion necesaria para poder
tomar sus propias decisiones de forma autbnoma. La intencién se ampara en la creencia
de que el impacto emocional producido por la mala noticia a comunicar, la muerte
préxima, no podra ser superado por el paciente. A la falta de informacién se agrega un
engano activo, haciéndole creer en sus posibilidades de curacidn si sigue el tratamiento
indicado. Esto crea en el paciente frustracién y culpa al no encontrar mejoria pese a
cumplir con las recomendaciones. Lo anterior, afiade a los problemas éticos el hecho de
la imposibilidad de elegir los momentos finales, por ejemplo la sedacion, o el lugar del
fallecimiento.

Confidencialidad y rechazo de la informacion: Todo médico como personal de hospital,
tiene la obligacidén de respetar el secreto profesional. Es necesario mantener la dignidad y
la autonomia del paciente. Se debe mostrar de acuerdo con el derecho del paciente a no
querer recibir informacion, respetando su decision y revisandola de forma periédica. En
este caso las decisiones deben ser consensuadas con la persona en quien delegue el
paciente, o si no existe, con el mejor criterio médico.

Derecho a la libertad: Tiene que ver con el libre ingreso o salida del hospital. Es
una decision del paciente, cuando esta en capacidad el determinar si desea salir o
quedarse en el hospital, siempre que no exista riesgo para su entorno y la
poblacion. Sin embargo, es un derecho que frecuentemente es negado con la
complicidad de la familia y bajo enganos. Se le niega asi, la facultad para decidir el
lugar y condiciones de su muerte y de la presencia de las personas que él
distinga. Muchas veces, este dilema es producto de la presion del personal de

salud y la falta de informacion con falsas expectativas de recuperacion.

Derecho a la mejor calidad de atencion médica y hospitalaria: En conformidad a sus
recursos y posibilidades, asi como los que amerite con base a la institucion publica de
salud a la que ingrese. Este derecho incluye la toma decisiones respecto a los cuidados
paliativos, principalmente en el manejo del dolor y otros sintomas. El dolor es una

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 264

experiencia psicosomatica afectada por el estado de animo y por la atribucién cognitiva de
un significado. El sufrimiento, por el contrario, no va necesariamente ligado a sensaciones
fisicas. Puede definirse como un estado de malestar cognitivo y emocional, originado por
un evento que amenaza la integridad del individuo.

El alivio del dolor es un derecho del paciente y practicamente siempre es posible. Los
profesionales deben recordar al paciente su derecho a recibir alivio para el dolor, incluso
de forma preventiva y no s6lo a demanda; deben tener también presente en su actividad
diaria que el alivio del dolor es, ademas de una buena préctica clinica, un mandamiento
moral.

Es importante mencionar y aclarar el principio del doble efecto. Este principio sefiala que,
cuando una determinada actuacion tiene dos efectos posibles, uno positivo y otro
negativo, si la persona actia buscando intencionadamente el positivo pero como
consecuencia de ello se produce ademas, de forma no buscada, el negativo, la actuacién
es moralmente correcta.

Otro aspecto controvertido es la sedacién paliativa. Se define como la administracién de
farmacos, en las dosis y combinaciones requeridas, para reducir la conciencia de un
paciente con enfermedad avanzada o terminal, tanto como sea preciso para aliviar uno o
mas sintomas producto de la enfermedad que no se pueden aliviar y que causen
sufrimiento al paciente, contando con su consentimiento (expreso o delegado). Los
sintomas mas frecuentes son: delirio, hemorragia masiva, disnea o dolor intenso, pero no
sélo se refieren a sintomas fisicos. También el dolor moral intratable puede ser indicacion
de sedacién.

Se considera la sedacién como una buena practica médica en el contexto de control de
sintomas, y no estaria justificado no ofrecerla si estuviera indicada (se consideraria mala

practica).

Otro aspecto que tiene que ver con la calidad de la atencion médica es que ésta se
adecue a la demanda de la atencion, el tipo y estado de la enfermedad y posea un limite
racional y técnico del esfuerzo terapéutico, lo que implica el posible rechazo de medidas

de mantenimiento de la vida (por ejemplo, la hidratacion o rechazo a la nutricion).

Considerando la libertad del paciente para decidir en los aspectos relacionados a su
salud, siempre que tenga la capacidad, resulta ético y legitimo que él pueda rechazar o

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 265

retirar el consentimiento dado previamente para aquellos tratamientos que considere
impropios o intolerables. Siempre serd necesario una adecuada informacion de
alternativas y consecuencias de las decisiones tomadas. En este proceso se evalla la
capacidad del paciente, y si ésta queda demostrada, no existe razén para imponer un
tratamiento (salvo en medidas de salud publica o riesgo para terceros) que él rechace o

retire.

Ocurrird una limitacion del esfuerzo terapéutico cuando los médicos son los que
consideran que las medidas disponibles son inutiles, desproporcionadas, y que con ellas
sblo se consigue prolongar la vida bioldgica, sin posibilidad de proporcionar una

recuperacion funcional con una calidad de vida minima.

En cuanto al tratamiento, es el propio paciente el que decide o bien no iniciar o suspender
una medida que ya no considera adecuada para él. Se considera moralmente
equiparables tanto el no inicio de medidas como la retirada de las mismas cuando llegan a

ser inutiles.

Para el personal de salud, con independencia de las obligaciones que se establecen con
el respeto a los derechos del enfermo terminal, se desprende una obligacién moral
trascendente: el deber de no abandono y sensibilidad ante el sufrimiento.

El sufrimiento que genera las pérdidas (emocionales o de capacidades basicas) y el
asociado a la pérdida de control sobre la propia vida percibido en la enfermedad, pueden
y deben ser prevenidos, acompanados y paliados por los profesionales de la salud. Este
es un deber moral de primer orden, y debe ser conocido y desarrollado como uno de los
objetivos de la medicina del siglo XXI, incluyéndolo como una prioridad en el disefio y
desarrollo de las politicas de salud y en los planes de formacién e investigacion de los
profesionales.

Las tareas fundamentales del equipo de salud y los profesionales que acompanan seran
prevenir el sufrimiento innecesario, comunicarse con el paciente y la familia de forma
sensible y evitar en los sobrevivientes remordimientos futuros. Cuidar (comprender,
acompanar) al cuidador es otro de los retos practicos y éticos que nos plantean los
cuidados paliativos (Rico, 2001).

La autonomia del individuo con enfermedad terminal se ha fortalecido como un derecho

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 266

relevante por encima de otros y como un reclamo ante las condiciones que plantea la
practica en ambientes hospitalarios ya que se reconoce como fundamental y afirma al
individuo también como el propietario del derecho a la informacién. Este fenébmeno de
alguna forma esté desplazando la hegemonia familiar en la toma de decisiones médicas,
entre las que claramente se encuentran las decisiones en torno al final de la vida.

Aunque la muerte no ha dejado de ser temida, una parte de los ciudadanos reclaman ese
derecho a participar en sus cuidados y desean tomar decisiones incluso por anticipado
para poder determinar lo que querrian que se hiciera con ellos cuando no estén en
condiciones de poderse expresar: es lo que se conoce como instrucciones previas,
testamentos vitales o voluntad anticipada, la cual seria una forma prospectiva de ejercer
la autonomia, no sélo en el proceso de morir, sino hasta en la muerte misma. El
ciudadano quiere ser informado del proceso en que se encuentra, las posibilidades
terapéuticas, los riesgos y beneficios de las intervenciones, desarrollando una
planificacion activa de los cuidados segun la trayectoria previsible de su enfermedad. En
esta trayectoria se presentaran pérdidas progresivas y recuperaciones, y en su
acompanamiento y cuidado el concepto fundamental de manejo es la calidad de vida.
Este es un término tan dificil de definir y unificar como la dignidad del morir, pero sobre
ellos dos gira el discurso actual entre profesionales de la medicina y pacientes. El tema
clave que unifica la calidad de vida y la dignidad del morir es el respeto a la autonomia y
la voluntad anticipada y es la base del quehacer profesional del tanatélogo y/o el
psicélogo que acompana al proceso de morir y la muerte.

EL RESPETO A LA AUTONOMIA, EL CONSENTIMIENTO INFORMADO Y LA
VOLUNTAD ANTICIPADA.

En la ética de la practica médica actual hay dos conceptos clave, asumir la dignidad de
todas las personas, es decir, que todo ser humano merece igual consideracion y respeto,
y el reconocimiento de las personas como seres intelectuales y moralmente auténomos.
Este reconocimiento conlleva la obligacién de respetar las decisiones de las personas en
los ambitos que les son propios. De esta forma, el respeto a la autonomia de las
personas, estaria enmarcado en el principio de no maleficencia y seria exigible en una
ética de minimos, como de hecho asi se recoge legalmente en nuestro pais. El facilitar y
estimular en lo posible que las personas participen en la toma de las decisiones,
perteneceria ya al principio de beneficencia, algo deseable, que marca la excelencia en la
practica profesional, pero no obligatorio y exigible.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 267

El respeto de la autonomia de las personas se traduce en el ambito de la salud en
el Consentimiento Informado, que es el producto de un proceso de comunicacion
gradual entre el médico y el paciente, a través del cual el primero acepta, o0 no,
someterse a un procedimiento diagnéstico o terapéutico, después de conocer y
reflexionar sobre su naturaleza, riesgos y beneficios que conlleva, asi como sus
posibles alternativas. Es conocido que para que este consentimiento sea valido se
requieren varias condiciones: a) el paciente debe tener acceso a la informacién
relevante sobre el proceso en cuestion en los términos que le permitan una
adecuada comprensién, b) debe estar capacitado mentalmente para comprender
la situacion a la que se enfrenta y para tomar decisiones, y por ultimo, c) el
consentimiento debe ser otorgado libremente, sin manipulacion ni coaccioén. El
consentimiento informado devuelve y preserva la libertad y autonomia del paciente
ante el acto médico, haciendo que el primero decida ante cada actividad nueva si
acepta o no, pero la condicién es que se encuentre licido y racional, lo cual no
siempre es posible ante enfermedades degenerativas y terminales. Para casos en
donde las personas tienen la incertidumbre de su destino de salud en la vejez, lo
cual es razonable para todos los seres humanos y en situaciones imponderables,
la Voluntad Anticipada es un recurso hecho ley para prevenir actos de salud no
deseados, o bien determinar hasta donde y cuando delimitar y terminar con

procesos de cuidado inutiles y dolorosos.

A través de elaborar un documento de Voluntad Anticipada ante un notario publico se
pueden formular instrucciones sobre los cuidados y tratamiento de su salud que desea el
posible enfermo se cumplan si llega a situaciones en las cuales no se pueda expresar
personalmente o, una vez llegado el fallecimiento, sobre el destino de su cuerpo o de los
organos del mismo. El otorgante del documento puede designar, ademas, un
representante para que, llegado el caso, sirva como interlocutor con el médico o el equipo

sanitario con el fin de procurar el cumplimiento de las instrucciones previas.

En México se sigue el mandato de la Ley de Voluntad Anticipada para varios Estados,
como es el caso de la Ciudad de México, promulgada en el 2008. Es importante promover
y apoyar esta medida preventiva y proyectiva del futuro para que provoque algun grado de

certidumbre respecto al futuro enfermo o anciano cuando ocurra el proceso de morir y la

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 268

muerte misma. La participaciéon de los médicos y especialistas sera importante en la
orientacion y la toma de decisiones que el actor lleve a cabo respecto a sus cuidados
terminales y el qué hacer con su cuerpo y sus partes (como es el caso de la donacion de
organos). En cuanto a la obediencia de la Voluntad Anticipada es necesario contar con un
representante de la confianza del futuro enfermo que se encargue de hacer que se siga
fielmente las indicaciones escritas y notariadas, sin embargo casi nunca hay
disponibilidad emocional del representante, pues es un gran amigo o familiar y estara en
duelo. Es entonces en donde surge la figura del psicélogo, con orientacion tanatolégica, o
el mismo tanatélogo, con reconocido poder legal que debe llevar a cabo las acciones,
entre otras, para hacer que se cumpla con la voluntad anticipada.

El tanatélogo, como profesional especializado, esta formado en varias disciplinas, no sélo
para hacer el acompafnamiento del paciente terminal y su familia, sino para ser un enlace
con el personal de salud e, incluso entre los mismos familiares y el enfermo. Asi, se
facilitara, en gran medida, que se cumpla la voluntad anticipada, cuando el enfermo no

esta en condiciones de hacerlo valer personalmente debido a su estado de gravidez.

El Tanatélogo es quien se encarga principalmente de aminorar los pensamientos y
emociones del paciente terminal y proveerle apoyo a la familia del mismo. Cuando en una
familia se presenta la enfermedad de uno de sus miembros todo se afecta, se rompe el
equilibrio, por lo tanto es recomendable mantener la normalidad dentro de lo posible. Un
aspecto primordial a trabajar con la familia y el equipo médico es que se involucren y
acepten las decisiones del enfermo, cuando aun la condicién de salud del mismo lo hace

posible.
LA FUNCION DEL TANATOLOGO.

Desde hace muchos afos atras ya existe una disciplina que se encarga de ayudar tanto a
los pacientes terminales como a los familiares y allegados de éste, desde que se elabora
el diagnéstico, durante el proceso y posterior a la muerte para la elaboracion del duelo,
esta disciplina es la Tanatologia. La Tanatologia principalmente se enfoca en estudiar
cualquier pérdida significativa en el ser humano, de ahi que la importancia de ella hoy en
dia es indiscutible si consideramos que a lo largo de nuestra vida enfrentamos diversos
tipos de pérdidas como son las muertes, separaciones, pérdida de salud, es por ello que
su campo de accion es muy amplio (Aben gozar, 1990).

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 269

El Tanatélogo es el profesional capacitado para ayudar en cualquier tipo de pérdidas
significativas, ayuda a que las personas elaboren su proceso de duelo. La finalidad del
Tanatélogo es procurar que el paciente, o cualquier ser humano que sufre una pérdida,
pueda sobreponerse a ésta a través de un trato respetuoso, carinoso, compasivo,
conservando su dignidad hasta el ultimo momento (Neymer, 2007), casos de enfermedad
terminal. Para lograr este ideal, ya reconocido en los dmbitos de la atencién hospitalaria,
desde hace varias décadas se ha creado la figura profesional del Tanatélogo para asistir y
acompafar a personas que han sufrido de una pérdida significativa y principalmente en
procesos de duelo que comprenden la muerte. El Tanatélogo, por su papel profesional
con pacientes terminales en ambientes hospitalarios, se enfrenta a los mismos dilemas
éticos y morales que los profesionales médicos respecto a la utilizacion de la ciencia y la
tecnologia: el uso racional dentro de un marco ético para dignificar el proceso de morir y

la muerte, no s6lo para el paciente sino también para la familia y amigos del mismo.

La funcion primaria que lleva a cabo el Tanatélogo es el acompanamiento con el paciente
terminal. A continuacién mencionaremos las tareas fundamentales que lleva a cabo el

profesional, de acuerdo a Mufioz (2012):

- Con actitud de respeto y escucha atentamente, apoya las creencias
personales del paciente (incluso si parecen inusuales o son desconocidas).
Estas son extremadamente variadas y, por lo general, proporcionan un
bienestar basado en significados personales. Intentar alterar tales creencias
o sustituirlas por otras, muestra falta de respeto por las elecciones hechas y
puede precipitar conflictos y tensiones innecesarios.

- Proporciona intimidad, de acuerdo con los deseos del paciente. El
entorno hospitalario puede dejar al paciente terminal muy poco tiempo para
estar solo. Si se enfrenta a conflictos emocionales, puede necesitar
periodos no interrumpidos para rezar o meditar.

- Transmitir al paciente carifio e interés por él, sin hacer énfasis en lo
que deberia, 0 en lo que es correcto, mas bien acompanarlo escuchandole
y hablandole se considera un buen principio para llegar a un buen fin.
Acompanar siempre con actitudes de respeto, realismo, autenticidad y
veracidad.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 270

- Mostrar una actitud positiva y cuidar el lenguaje. El Tanatélogo puede
ayudar al paciente a mantener la esperanza y a encontrar placer en la vida,
incluso cuando afronta la muerte. Los pequefios placeres pueden tener una
extraordinaria importancia cuando la visibn del mundo se encuentra
reducida por la enfermedad.
- Facilitar al servicio religioso cuando el enfermo lo desee. Se trata
aqui del respeto de las libres elecciones del paciente.
Cabe senalar que otra funcion del Tanatélogo, es el apoyo a la familia. Hay pacientes que
desean morir en casa, es importante en estos casos hacer un abordaje familiar de la
situacién y planear una estrategia de apoyo acordes con las necesidades del enfermo y
de la familia. El Tanat6logo puede ir acompafnando, durante todo el proceso, al paciente y
la familia sin esperar a que se produzca el desenlace final, de esta forma todos los
implicados se van preparando para abordar la nueva situacién y evitar con ello el duelo
patoldgico.

El proceso de acompanamiento y de mediacion, empieza desde el momento que hay que
comunicar el diagnéstico de una enfermedad terminal al paciente y a su familia. Debe
hacerse de forma clara y directa, transmitida con el minimo de ansiedad y con un lenguaje
sencillo. Se elabora un plan con ellos para poder responder a sus necesidades de apoyo y
gue puedan afrontar este proceso y/o se sientan acompanados. A partir de la noticia de
una enfermedad terminal comaleara una nueva etapa para la familia y precisan realizar
ciertos reajustes en su funcionamiento, procurando que con ello no dafie la salud de otro

de sus miembros.

Munoz en el 2012 menciona que al Tanatélogo le debe quedar claro las dificultades y los
miedos de los familiares de los pacientes terminales para que de esta manera pueda
acompanfar e informar a la familia adecuadamente. Las dificultades frecuentes que

atraviesa la familia son:
1. Para compartir el afecto con el paciente terminal.
2. Para actuar con naturalidad ante su enfermo.

3. Para aceptar la muerte del ser querido y con ello la pérdida del rol y sus funciones.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 271

4. Para cuidar del paciente, respondiendo a sus necesidades fisicas y emocionales,
proporcionandole todo el tiempo toda la compania que él requiere, sin descuidar su propia
vida personal.

5. Para repartir la responsabilidad del cuidado, ya que no todos los miembros de la familia
tienen la fortaleza necesaria ni las habilidades requeridas. Los que estan mas capacitados
sentiran mas injusto tener ellos mas responsabilidades y se provocan tensiones

familiares.
6. Para continuar con sus relaciones normales.
7. Para despedirse de su ser querido y darle permiso de morir.

La familia puede presentar desde incertidumbre, impotencia, sentimientos de culpabilidad
(por desear que ya acabe todo) o sensacién de fracaso (no lo pudo proteger), aislamiento,
ira y por falta de apoyo que siente de parte del personal de salud que se centran mas en
el cuidado del paciente que en las necesidades de la familia. El Tanat6logo tiene la
funcién de mediador entre la familia y los distintos especialistas que han podido atender al
paciente cuando es hospitalizado, ademas de analizar o ayudar a planificar el tratamiento
gue desea se realice, sobre todo si el riesgo-beneficio no representa un balance positivo y
mejor opta por llevar una mejor calidad de vida, aunque esto suponga se acorte en algo el
tiempo de vida. Estas decisiones incorporan un componente ético importante que debe
tomar el paciente terminal y sus familiares. En los casos en que el paciente no pueda
decidir, la situacion ideal seria que hubiese escrito previamente sus deseos e
instrucciones sobre su propia vida, lo que es admisible en la atencién médica y los limites
de la misma (a través de la Voluntad Anticipada) o bien que lo haya comunicado a alguno
de sus familiares que sera el responsable legal. En cualquier caso el Tanatélogo ha de

ayudar al paciente y a la familiar a tomar la decisién que crean mas conveniente
El abordaje que realiza comiunmente el Tanat6logo ante la familia incluye (Munoz, 2012):
1. Brindar informacion clara, concisa, realista y respetuosa.

2. Asegurarse de que los familiares estan haciendo todo por el ser querido, e informar que
no lo estan dejando morir simplemente, que se le esta procurando el mejor alivio y que se

esta haciendo todo por él.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 272

3. Asegurarse que los familiares cuenten con la disponibilidad, comprension y apoyo claro
por el personal de salud.

4. Asegurarse de que algun familiar este con el paciente terminal.

5. Asegurarse de que la familia cuente con intimidad y privacidad para el contacto fisico y

emocional con su paciente.
6. Convencer a los familiares de participar en los cuidados del enfermo.

7. Platicar y convencer a la familia de reparar la relacion y de llevar al mutuo perdén con

el paciente, si es que existe un conflicto.
8. Trabajar con las emociones como: tristeza, rabia, temores, etc. de la familia.

9.- Apelar a los principios éticos del respeto a los derechos y a la dignidad del enfermo

ante la familia.

Warnock (2002), menciona que los enfermos deben recibir un trato como persona o como
un fin en si misma, y no como objeto o un medio para alcanzar un fin. Toda persona tiene
el derecho a que se aprecie su valor innato como ser humano y que se reconozca que
ese valor no aumenta ni disminuye dependiendo de caracteristica alguna, condicion o
estado fisico. El Tanatélogo debe hacer uso del principio ético de honestidad y sinceridad,
ya que el paciente tiene el derecho a ser informado plenamente en todo lo relativo al

tratamiento, los alcances y limitaciones, resultados o consecuencias posibles.

Para Ferrer (1985), el primordial principio ético que puede asistir a todo ser humano es el
de la vida, pero cuando se ve afectado por unas condiciones de salud lamentables, que
llevan a quienes la padece a verse en una situacién en la cual se ve recluido en una
unidad de cuidados intensivos, de la cual no se sabe si saldra, donde su existencia esta
en una cuerda floja, donde puede existir una salida irreversible, donde la existencia
dependera en el futuro de medios extraordinarios, conectado a maquinas como el
respirador artificial, cabe realizar la siguiente pregunta ;si se esta cuidando la vida o
prolongando la agonia, que puede llevar a la muerte?.

Se debe de reconocer algo en el ser humano, este derecho a que se le reconozca la
posibilidad de disponer de su propia vida en situaciones especiales simplemente por la
dignidad que tiene como persona. Se puede argumentar desde el punto de vista de la

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 273

dignidad humana, que es una lucha por el reconocimiento del derecho a la muerte digna,
entendiendo por muerte indigna aquella que prolonga inmisericordemente la vida por
medios artificiales, en donde la vida se escapa lentamente y existe un apego puramente al
cuerpo fisico (Gracia, 1989).

Es importante que se considere que el paciente con alguna enfermedad terminal posee
derechos que la ética debe garantizar, como es el derecho a disponer de su propia vida y
que puede reivindicar su autonomia como parte integral de la dignidad humana y la
expresion de ésta. Una vida en condiciones terminales es comunmente indigna, la imagen
que proyecta el paciente ante sus seres queridos y el personal de salud puede ser
considerada por él como humillante, catastréfica, miserable y , por lo tanto, suele ser la
fuente del sufrimiento moral del mismo; la alternativa siempre seré aliviar ese dolor v,
como parte sustancial, el asegurar que su autonomia es respetada y valorada por todos
los implicados. Esto se puede llevar acabo si se presta atencion a los principios de la
bioética y la ética que, en ese momento, giran alrededor del equipo de salud, los
profesionales la psicologia y la tanatologia y, por supuesto, la familia, puesto que cada
una desde sus alcances y limitaciones deberan prestar sus esfuerzos para favorecer al
paciente. En muchas ocasiones el celo profesional puede llevar en muchos casos a
actitudes antiéticas, tales como el encerrarse en una sola comprension de la enfermedad;
para evitarlo es imperativo profesional es analizar siempre los aspectos fisicos, culturales
y psicolégicos del paciente, en un ambiente hospitalario, como minimo. Cabe mencionar
que en realidad la tanatologia no es privativa del Tanatélogo, sino que todos aquellos
profesionales implicados en el proceso de morir y la muerte deben tener un enfoque
tanatolégico donde las consideraciones éticas son un aspecto relevante ya que éstas,
como proponemos, deben supraordenar el uso de la tecnologia y los avances cientificos
en la atencién médica y los cuidados paliativos de pacientes terminales, ya que son los
ejes centrales su voluntad y autonomia como garantia de su dignidad.

Dada la especificidad del fenébmeno de morir y sus procesos, la formacion de
profesionales que atiendan a los pacientes, familiares y allegados requiere de un perfil
particular con fuerte énfasis en la ética, asi como habilidades y cualidades relacionadas

con la compleja concepcion de la muerte, al respecto haremos algunos senalamientos.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 274

EL PERFIL PROFESIONAL DEL TANATOLOGO Y EL PSICOLOGO EN LA ATENCION
DEL PACIENTE TERMINAL.

Respecto a los temas previamente resenados, cabe plantear que una cualidad del
profesional que se encargue de atender exclusivamente al paciente terminal y a sus seres
queridos en el proceso de morir y la muerte es la ética profesional. Respecto a los
psicologos, ha sido un tema con un alto acuerdo en relaciéon a su importancia para la
practica y la investigacion y consideramos que es una competencia implicada también en
los tanat6logos.

La ética profesional, tal como lo mencionan Lafarga, J. Pérez, I. y Schluter (2001),
“...emerge evidentemente de las reglas de la ética en general; su caracteristica es que
tiende a regular de manera especial las actividades particulares de una profesion. Las
fuentes reales de la ética profesional se encuentran en la conciencia y las necesidades

sociales que la profesién satisface, y en los valores que operan en la realidad cotidiana...”
(p. 16).

Es importante que el psicélogo, conozca bien los campos donde aplicara sus
conocimientos tedricos, debe estar también consciente de sus recursos y limitaciones;
asimismo, dominar los principios de ética que gobiernan el ejercicio de su profesion en el
ambito de la atencién al paciente terminal y la muerte. Es necesario que el profesional que
se comprometa profesionalmente en la tanatologia se haya planteado y resuelto una
serie de cuestionamientos éticos vy filosoficos, pues de la actitud que asuma frente a su
responsabilidad social, dependera su eficiencia profesional y realizacién personal.

Mas alld de los cuestionamientos filosoficos y morales, es importante poseer
conocimientos fundamentales sobre la naturaleza de la pérdida, Roos, en el 2002 (citado
en ADEC, 2006), describid seis cualidades necesarias para que un terapeuta sea
experimentado, digno de confianza y capaz de inspirar esperanza. Estas cualidades
incluyen: (a) la capacidad de mantener el enfoque, (b) la coherencia con respecto al
trabajo dirigido por objetivos, (c) un espiritu racional de confianza, (d) la competencia
perceptiva y empatica, (e) el reconocimiento respetuoso del dolor del cliente , y (f)
competencia en intervenciones oportunas y parsimoniosas. Si bien las cualidades pueden
aplicarse generalmente a la psicoterapia, los atributos de competencia en la percepcion y
la empatia y el reconocimiento respetuoso del dolor del afligido tienen particular

importancia al tratar a las personas que estan sufriendo una pérdida importante en sus

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 275

vidas. Los consejeros de duelo deben "sintonizarse" con la experiencia subjetiva de
pérdida de una persona al aprehender empaticamente esa realidad emocional del afligido
y transmitir una comprension precisa del sufrimiento y la angustia involucrados, para

lograr mayor efectividad.

Se trata de escuchar muy bien de tal manera que se logre conectar al consejero y al
cliente en una relacion de ayuda exitosa, lo cual sera importante para establecer una
mediacion efectiva entre el paciente, el personal de salud y los familiares en la toma de

decisiones arménica y fluida entre todos.

Considerando que las funciones mas importantes del tanat6logo, del psicélogo y de todos
los profesionales de la salud que adoptan un enfoque tanatolégico en la atencién del
paciente terminal y su muerte, deben estar regidas por la ética y la competencia, la
Association for Death Education and Counseling-The Thanatology Association- (ADEC ),
que reside en Estados Unidos, ha desarrollado en el 2006 un extenso cédigo de ética que
contiene varias disposiciones relativas a la competencia profesional en el ambito
especifico del trabajo relacionado con la tanatologia. Para elaborar su cédigo reconoce
que utilizd codigos paralelos de otras asociaciones de salud mental (por ejemplo, la
American Counseling Association, 2005; American Psychological Association, 2002;
citados en el Cédigo de Etica ADEC, 2006), pero los principios basicos del Cédigo de
Etica de la ADEC se orientan concretamente a los tanatélogos que trabajan con los
moribundos y los deudos, pudiendo extenderse a los psicélogos que trabajan en el mismo
ambito.

El Cédigo de Etica de ADEC incluye principios basicos que establecen la forma de cémo
los profesionales del duelo deben comportarse en todo momento. Estos principios basicos
establecen primero que el trabajo profesional se basa en un conocimiento profundo de
datos, metodologia y teoria vélidos relacionados con la muerte, en lugar de usar
estereotipos o0 hipotesis no probadas. Los Tanat6logos, como consejeros de duelo son
capacitados en comprender sus sentimientos y experiencias relacionados con la muerte y

las formas en que éstos pueden afectar su pensamiento y trabajo en el campo.

El Cédigo de Etica de ADEC (2006), también contiene varias disposiciones relativas a la
competencia, en donde la autoconciencia clara conduce a una decision juiciosa sobre lo

gue uno es capaz de hacer profesionalmente.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 276

La competencia mas ampliamente sefialada que debe tener el profesional con formacion
de tanatélogo es la relacionada con la muerte. Gamino y Ritter (2009; citado en el Codigo
de Etica de ADEC, 2006), definieron la competencia de la muerte como una habilidad
especializada para tolerar y manejar los problemas de los clientes relacionados con los
procesos de muerte, la muerte y el duelo, enfatizando la competencia cognitiva y
emocional del consejero. Dichos autores creen que la competencia cognitiva y la
competencia emocional son componentes esenciales necesarios para apoyar un nivel
mas desarrollado y refinado de competencia de muerte (para mayor detalle, |éase el
Codigo de Etica de ADEC, 2006). Para apuntalar la fortaleza de su asociacién, ADEC
publicé un libro (Handbook of Thanatology) para desarrollar un recurso integral que cubra
los conocimientos fundamentales de la tanatologia y que sirva como manual de
preparacion para practicantes, también para aquellos que buscan la certificacion de ADEC
en Tanatologia y prepararse para el trabajo en el campo de la muerte y duelo.

En resumen, la formacién del tanatélogo implica el desarrollo de conocimientos de
diversas disciplinas como son la antropologia, la filosofia, la psicologia, las leyes, la
medicina e incluso las ciencias forenses y haber desarrollado una orientaciéon holistica
hacia el proceso de morir, la muerte y su atencion con base en la cultura del paciente
terminal; conocimientos que seran importantes para ayudar al enfermo y su familia, pero
el aspecto rector debe ser la formacién ética y la autoconciencia respecto a la muerte y
los sentimientos implicados en el mismo tanatélogo respecto al tema. El codigo de ética a
seguir en la ayuda del paciente terminal y su familia es similar a la del profesional del
psicologo pero con énfasis en la importancia de llevar hasta el final la voluntad del
paciente y/o representante legal, orientando a la familia para la aceptacion y
entendimiento de la muerte y sus procesos, siempre conforme al respeto de los deseos

del enfermo.
CONCLUSIONES.

Debe de tomarse en cuenta la importancia de la intervencion del Tanatélogo vy
profesionales como el psicélogo con enfoque tanatoldgico al inicio y durante el tratamiento
de la enfemedad terminal y la muerte. En algunas ocasiones el paciente se enfrenta a la
enfermedad sin esperarla y por lo tanto sin estar preparado a una enfermedad que
desajusta toda su vida y que impone un régimen riguroso de tratamiento, que debe
cumplir diariamente y para lo cual no basta con tomar o inyectarse el medicamento, sino

gue debe reajustar toda la actividad diaria, a las nuevas demandas que la enfermedad le

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 277

impone. Ademas de que se debe de involucrar a los familiares en la toma de decisiones
“mas adecuadas” para el paciente. La percepcién de calidad de vida en el paciente se
puede ver en en dos areas (condicion fisica y bienestar emocional), esto se asocia a una
mejor adherencia al tratamiento y la aceptacion de la pérdida funcional y la muerte, Se
sugieren algunas guias de atencién a este tipo de pacientes por parte del Personal de
Salud, como es la apreciacion de las areas arriba sefialadas y la orientacién para mejorar

la la atencién en procesos de morir y muerte, tanto con el paciente y los familiares.

Si bien es cierto, la Tanatologia comprende muchos campos de accién, desde la atencion
al enfermo muribundo y a su familia, hasta la elaboracién del proceso de duelo por una
pérdida significativa, la principal caracteristica de la tanatologia o la psicologia con
enfoque tanatolégico es la competencia en entender la muerte y la pérdida y la lucha por
mantener la autonomia del paciente dentro del marco de la ética.

Se debe procurar una buena asistencia a los pacientes moribundos, debe incluir una
adecuada comunicacion con el enfermo y sus familiares y establecer rutas de accion que
permitan encontrar el tratamiento ideal a las condiciones del paciente, evaluar los riesgos
contra los beneficios, aliviar los sintomas fisicos como el dolor, mantener una adecuada
higiene del paciente, prevenir y tratar en su caso el insomnio, la depresién y la angustia y
anticiparse a los posibles problemas. Es decir, hay que asistir correctamente a las
personas que estan viviendo su propia muerte, al tiempo que se esfuerzan por encontrar
un sentido a ese morir, esto no implica Unicamente emplear elementos técnicos,
tecnolégicos o médicos, sino satisfacer las necesidades mas basicas de sus derechos
éticos como escucharlo, comunicarle la verdad, no dar falsas esperanzas, estimularlo
para que replantee sus propias decisiones, no reprimir sus reacciones de ira y célera. Con
la aplicacion de todos estos elementos es, cuando la Tanatologia adquiere toda su
relevancia. Dado que ya no se puede ofertar un tratamiento curativo, se trataria de ofrecer
alternativas que proporcionen alivio, consuelo y serenidad.

Finalmente el morir digmantente es que se respete la dignidad del muribundo y respetar
su dignidad implica conservar su voluntad final y autonomia dado que existen procesos de
morir en que las medidas para mantener vivo al paciente entran en conflicto con la
dignidad de la persona, anteponen el tratamiento medico a la dignidad de la persona. En
es0s casos, el eje de la atencion tanatoldgica, o enfoque, requiere profesionales con una
vision abierta, holistica y capacidad de mantener en el enfoque la ética y una gran

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 278

competencia para entender y lidiar con la muerte y el respeto a la voluntad del enfermo

terminal.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS.

Abengozar, T. M. (1990). Jubilacion y Proceso de Morir. Variables evolutivas y
variables moduladoras. Valencia. Tesis de Licenciatura.

Abiven, M. ( 1991). Morir dignamente. Foro Mundial de la Salud. México: Paidos
pp. 395-401.

Ariés. H. (1982). La muerte en Occidente. Barcelona: Argos Vergara.

Dans. P y Kerr. M. (1979). Gerontology and Geriatrics in medical education.
New York: Med. pp. 228-300.

Di Caprio, L. y Di Palma A. (1999). La medicina y Etica. Madrid. Gac Med. pp 10-
383.

Ferrer, M. D. (1985). Ultrurismo, ética y politica. Buenos Aires: Ebeledo-Perrot.
Foundation and European Federation of Internal Medicine (2002). Medical
professionalism in the new millennium: a physicians' charter.
Lancet, 136(3):6-243.

Gracia, D. (1989). Fundamentos de Bioética. Madrid: Eudema.

Gutiérrez., C. (2001). La bioética ante la muerte. Gaceta Médica Méxicana, 3
(137).

Lafarga, J., Pérez, |. y Shluter,H. (2001). Valores éticos que promueven los
psicologos mexicanos en el ejercicio de su profesién. En: Hirsch. A.
Educacion y Valores. México: Gernika pp. 321-344.

OMS (1990). World Health Organization. Cancer Pain Relief and Palliative: a
report of a OMS expert committee. Geneva.

Santo Domingo, C.J. (1976). Psicosociologia de la Muerte. Madrid: Castellote.
Simon, L. P. (1993). El Consentimiento Informado: teoria y practica (1) y (ll).

México: Paidos. pp. 174-182

Thomasma, D. y Kushner, T. (1999). De la vida a la muerte. Ciencia y Bioética.
Madrid: Cambridge.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electrénica de Psicologia Iztacala. 20, (1), 2017 279

Tomas. A. (1990). Summa Theoldgica. Madrid: BAC.

Velazco, M., (1993). Bioética y humanizacion de las ciencias médicas. México:
Gac Med. pp. 129-403.

Warnock, M. (2002). Guia ética para personas inteligentes. Espafna: Fondo de
Cultura Econdmica. pp. 9-58.

Chavarria, O. M. (2004). Educaciéon en un mundo globalizado: retos y
tendencias del proceso educativo. México: Trillas.

Arechiga. G. (2011). Cuidados al final de la vida. Recuperado de:
http://www.cucs.udg.mx/saludmental/files/File/Cuidados%20al%20final%20d
€%20la%20vida.pdf

Rico. M. (2001). Situaciones urgentes en cuidados paliativos. Recuperado de:
https://www.google.com.mx/url?sa=tyrct=jyg=yesrc=sysource=webycd=5yca
d=rjayuact=8yved=0ahUKEwi6uvmeoczQAhUJh1QKHRdAMBb8QFgg2MAQ
yurl=http%3A%2F%2Fwww.respyn.uanl.mx%2Fxiii%2F3%2Fal dia%2Fglos
a%2Fpalliative-
care.pdfyusg=AFQJCNEsW2wb5Hzi0H5a1 G5L5KECgPeMigysig2=zPomLId
Tr9fb gDAtQd7Pgybvm=bv.139782543,d.amc

Ley de Voluntad Anticipada (2008). Gaceta ificial del Distrito Federal.
Recuperado de: http://www.aldf.gob.mx/archivo-
077346ece61525438e126242a37d313e.pdf

Neymer. R. (2007). Apreder de la pérdida. Barcelona: Paidéds.

Mufoz. O. (2012). Sentido de la vida en el paciente terminal. Recuperado de:
http://www.tanatologiaamtac.com/descargas/tesinas/63%20Sentido%20de%

20vida.pdf

ADEC. (2006). La Association for Death Education and Counseling-The
Thanatology Association. Recuperado de:

https://books.google.com.mx/books?hl=esylr=yid=cwuRAgAAQBAJyoi=fndypg=PP
1ydg=Association+for+Death+Education+and+Counseling-
The+Thanatology+Association-
+(ADEC+)+2006yots=82yU8CqYEHysig=wdalUiQGe2h|9X6Mxe6fs9|GiSyA#
v=onepageyqg=Association%20for%20Death%20Education%20and%20Cou
nseling-The%20Thanatology%20Association-
%20(ADEC%20)%202006yf=false

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




