Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 17

Revista Electronica de Psicologia Iztacala

Universidad Nacional Autdnoma de México

Vol. 21 No. 4 Monografico Diciembre de 2018

NECROPOLITICA: NEGACION Y MIEDO

Alan Suresh Raposo Carax’

RESUMEN

El objetivo del presente texto es reflexionar alrededor de la no-
cién de necropolitica, desde sus trabazones y raices profundas
establecidas en el eje de funcionamiento del capitalismo y el
neoliberalismo. Desde la privacion y la consiguiente privatiza-
cion de la vida, se muestran los efectos del ejercicio radical de
las nuevas formas de gobierno de los cuerpos desde la admi-
nistracién de la muerte. El registro de la necropolitica, el efecto
de administracion de las poblaciones a partir del miedo, se es-
tablecen como la nueva ideologia que plantea los patrones de
sometimiento a seguir en los territorios administrados por el eje
del capitalismo agonizante.

Palabras clave: necropolitica, ideologia, muerte, capitalismo,
poder

NECROPOLITICS: DENIAL AND
FEAR

ABSTRACT

The objective of this text is to reflect on the notion of necropoli-
tics, from its connections and deep roots established in the
functioning axis of capitalism and neoliberalism. From the dep-
rivation and consequent privatization of life, the effects of the
radical exercise of the new forms of government of bodies from
the administration of death are shown. The registration of ne-
cropolitics, the effect of administration of populations based on
fear, is established as the new ideology that poses the patterns
of submission to follow in the territories administered by the axis
of agonizing capitalism.

Keywords: necropolitics, ideology, death, capitalism, power.

1 . . .
Facultad de Estudios Superiores Iztacala, correo alanraposocarax@gmail.com

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 18

“Es preciso librarse de la idea de eternidad”
Jacques Lacan

En la habitacion hay un corazén delator, una victima que se hace pasar por vampi-
ro, alguien afirma su existencia, deja a su suerte toda condicién para que sea de-
terminado. jQué pesa mas sino la muerte -del Padre- ante todas las cosas! Como
enigma, la muerte ha sido convocada y centralizada a una serie de estipulaciones
que sugieren enaltecerla, des/vivirse por y para ella, tal efecto cultural, que siem-
pre se ha generado respecto a su imagen, insiste en una volcadura a la mirada de
uno mismo. Pavese (como ejemplo tembloroso) escribié "vendra la muerte y ten-
dra tus ojos" justo para resaltar la imposibilidad de des/hacerse del Otro y rescatar
a la muerte como No-ajena. El humano no es sin un agente externo (¢,0 interno?)
que logre atravesarlo, asi surgen las preguntas ;quién o qué domina?, ;qué se
intenta?, ;cdmo ha logrado mantenerse una hegemonia?, ¢existen alternativas?,
¢ el sintoma es la hegemonia del sujeto?

No hay alternativas para el capitalismo. En cualquiera de sus fases ha demostrado
ante y sobreponerse a toda suma de interpretaciones debido a la basta reafirma-
cion cultural, consumo ideoldgico, humanizacién de lo inhumano y desde aqui, la
ligadura a la violencia, la potencia y la muerte que han servido para enmantar al
sujeto en varias capas.

La figura de la muerte representa poder, pues quien mata es “porque pudo” y
quien reproduce tal accion es porque intenta olvidarse de su imposibilidad y encu-
brir su propia imagen. La legitimizacion del poder seria simplemente fantasear un
alegato que permita olvidarla. En el siglo XVIII el Derecho intenté apelar a proteger
la vida pese a todo. Es asi como la institucionalizacién desde la vida —biopoder-
dio nacimiento a una serie de transgresiones disciplinarias cuerpo a cuerpo para
regularlo, tensarlo. Aunque ello no bastd, pues aun se intenta regular hacia un uni-
CO cuerpo; ya que emergen los estados para regular las “condiciones de vida”, ha-
bria que pensar muy freudianamente en “las condiciones de muerte”. Ya no hay
mas la figura soberana que latigaba con la ultima palabra para dejar vivir, el Esta-

do ahora supone un derecho a vivir, un derecho que es terrorifico en esencia,

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 19

pues es el mismo que deja morir a los sujetos. Este olvido de la muerte es casi
insistente en el discurso, hoy, neoliberal, pues no hay cabida para ella, no hay re-
clamo, no hay pérdida porque todo es transitorio, es un camino, es mandato divino
0 solo una cuestion de la vida, ya no hay una cuestion de muerte, esta biopolitica
es en si necropolitica, una politica de y con la muerte.

“La muerte se encuentra inscrita en el je y en el moi como la anulacion de la dife-
rencia en un sistema de explicacién, o como la degradacion que viene a compen-
sar los procesos de la diferenciacién” (Deleuze, 1968) para enmarcar la nulidad de
la diferencia, nulidad de erotismo, en tanto hay igualdad de valores, en tanto el
derecho a vivir sea una obligacién a lo mismo. Sélo puede haber vida en un lugar
donde la muerte sea un mito. La discusién sobre quién muere y quién permite vivir
esta ligada al concepto de universalidad, igualdad que se desarrolla en un parale-
lismo de diferencia; esa diferencia derridiana que sélo se encuentra en la muerte o
el vacio. Lo abrumador es la universalidad igualitaria qué se supone en la diferen-
cia y que se legitima a si misma a través de su soberania absoluta.

La necropolitica surge ante una cultura que arremete contra si misma, la figura de
muerte como su simbidn histérico apuntala ya no a un destino, sino a una convic-
cién sentenciada en la que ésta ya no es rostro de un destino inamovible, sino una
cotidianidad que envuelve al sujeto en una tragedia. Es innegable que la muerte
establece una dimension sélida de la vida y su desbordamiento dinamico. Asi,
conviene sefalar que el Unico éxito de la vida sobre la muerte, radica en el fené-
meno del progreso y el movimiento. Pero, qué significa el progreso?, de alguna
forma, es una premisa insistente; es toda una serie de coordenadas que imperan
al sujeto y lo reinventan con ideologias, con reproducciones econémicas. Si antes
el discurso era “debes encontrar un trabajo para ser un hombre de bien” hoy el
discurso seria “sé tu propio jefe”, “las oportunidades estan, sélo debes escogerlas
bien”, ya no hay mas critica en esto, si el progreso absorbe, la complicidad ideol6-
gica esta en la segmentacion del problema.

El Capitalismo es una totalidad, no habria que segmentarlo. La situacion aqui es
que en las estructuras de poder que el capitalismo va sugiriendo, la necropolitica

es la mas aterradora por si misma porque genera fendmenos fundamentalistas

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 20

(bombardeos de imagenes sobre el narcotrafico, guerras en medio oriente, racis-
mo en Latinoamérica, crimenes sexuales en alguna comunidad africana 0 musul-
mana, etc.) que presionan al sujeto a dejar de si al fendbmeno de la muerte que
siempre lo ha acompanado.

Quintanas (2010) sefala que “en nuestra sociedad, desde finales del siglo XVIII,
parece que se ha producido un proceso de descalificacién progresiva de la muer-
te, que se ha reflejado especialmente en la desaparicién de la gran ritualizacion
publica que anteriormente la acompanaba. Segun Foucault la causa del hecho de
que la muerte actualmente haya quedado recluida dentro de los muros de la inti-
midad, de lo privado, de lo poco visible —como si la muerte contuviera algo de ver-
gonzoso que debiera esconderse o, al menos, no prodigarse— deberia buscarse,
principalmente, dentro de la profunda transformacién de los mecanismos de poder
que se produjo a partir del siglo XVIII.”

El discurso capitalista global resuena como una exageracién y privatizacion de la
vida y pareciera que el fin es (de nuevo la imagen de la muerte) crear sujetos sin
subjetividad, muertos vivientes que son privados de si mismos y que al mismo
tiempo encuentran refugio en una virtualidad individual que resulta aterradora,
pues estarian dispuestos a vivir por ella, a vivir bien, con mayor felicidad, con la
promesa de ser ellos mismos. Es una dimensién obscura de proletarizacion desde
la figura ausente de la muerte.

La idea aqui es que mediante la administracién de la vida, su legitimidad institu-
cional y la negacién de la muerte como idea preponderante e insistente en el dis-
curso, se gestiona una imagen del miedo. La muerte como eje (ausente) y el mie-
do como catalizador suponen en estos tiempos una forma de “contraresistencia”
que mucho sirve al poder. Hoy en dia los valores que conjeturan la estructura ética
como la tolerancia y el respeto libres, se complementan con ese miedo perturba-
dor al ojeo, con ese miedo al cadaver de Uno que suponemos otro, es decir, que
ante el espejo que es el semejante, el otro merece todo, es acreedor de los valo-
res sociales pero s6lo si su presencia no es abrazadora e invasiva, abrumadora en
todo caso; mientras ese otro no sea originalmente otro, o sea, habria que recono-

cer la diferencia, ser otro en una dimensién ajena, so6lo ahi dariamos cuenta de la

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 21

tragedia que se impondria a reaccionar de forma abrupta, pues al “descubrir’ que
ese que refiere igual no lo es, una fuerza perversa sustentaria cualquier acto de
violencia. Este hecho es terrible ya que ante el miedo que produce la imagen de la
muerte en un mundo donde se debe y limita el vinculo y la transgresién, lo Unico
qgue genera es sujetos enfrascados a imagen y semejanza de si, perturbados por
otro agente fantasma.

Si el miedo es lo espantoso que afecta desde lo reprimido, es decir que despierta
el deseo o mejor dicho retorna de forma abrupta desde el Ultimo cuarto, nos es
ajeno, extrano. Dice Freud (1919) "lo siniestro se da frecuentemente cuando se
desvanece el limite entre la fantasia y la realidad, cuando lo que habiamos tenido
por fantastico aparece ante nosotros como real" aparece como nuestra peor pesa-
dilla, como esa insoportable levedad que destituye la imagen de uno. Qué se con-
trapone a la vida, sino ella misma en tanto su configuracién y su negacion a la
muerte, si hay vida es porque algo estd muriendo por dentro 0 a la imagen del
otro. Si bien el miedo siempre ha sido una categoria importante en el pensamiento
politico, solo la politica moderna funda explicitamente la construccién del orden
politico en él.

El pavor que la muerte genera se da desde la idea de que todo debe vivir para
satisfacernos; la fantasia del progreso que ligada al movimiento se especula a
‘continuar', es decir que, si hay pasividad hay muerte y esa proyeccién discursiva
es insoportable, habria que terminarla con la legitimidad de la vida, aun cuando el
miedo reanime algo oculto en lo mas visible de nosotros. Sélo el miedo (lo sinies-
tro) puede describirse en la ausencia, en aquello que falta. Si el miedo configura el
discurso de la muerte, apelaria a que todo es apocaliptico: en la luz divina no hay
vida. Esa luz cegadora es la ultima barda que impide y resguarda al sujeto frente a
la pulsién de muerte, es la idea de lo hermoso, ese atisbo poético que mitiga la
angustia de que falta la falta, de que el goce se haga presente y el deseo sea
ajeno, y haya distancia, incertidumbre y miedo. Al precisar las palabras de Hei-
degger (1927)” en lo amenazador hay que distinguir, pues, el inmediato acerca-
miento de lo amenazante y el modo de comparecencia del acercarse mismo: la

repentinidad. El ante-qué del susto es, primeramente, algo conocido y familiar.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 22

Pero, si, por el contrario, lo amenazador tiene el caracter de lo absolutamente
desconocido, el miedo se convierte en pavor. Y aun mas: cuando lo amenazante
comparece con el caracter de lo pavoroso y tiene, al mismo tiempo, el modo de
comparecencia de lo que asusta, es decir, la repentinidad, el miedo se convierte
en espanto”. El velo sugiere la escena de la vida y el sostén del sujeto, decir don-
de la muerte ya ha quedado relegada por miedo o desdén.

Una problematica, que emerge ante la urgencia del control, es que los actos vio-
lentos son reducidos a un problema cultural desde el discurso econémico, la au-
sencia o pérdida de educacioén, ideologia, lazos familiares, etc. Al respecto Laurent
(2017) afirma que “si se piensan esos sintagmas desde el psicoanalisis, aparecen
como aporias. En un primer nivel, se puede decir que trazan un horizonte comun,
esto es, cOmo se vive la pulsién en la época del discurso de la civilizacién. En la
época del individualismo de masa, existe un registro de soledad para todos los
que la pueden explorar, incluso la sociologia. La sociologia describe a un sujeto
encerrado en modos de vivir multiples pero solitarios, con lazos liquidos hacia el
otro (Zygmunt Bauman), relaciones vacias, efimeras al otro de la hipermodernidad
(Gilles Lipovetsky) o al refugio de la performance adictiva hasta el cansancio de si
mismo (Alain Ehrenberg) que pueden llevar a la melancolia, al delirio baquico o al
terrorismo. Este horizonte comun esta subvertido por Lacan cuando enuncia: Todo
el mundo es loco, es decir, delira, porque reenvia a la manera singular con la cual
cada uno delira en este comun. En este sentido, el sujeto del delirio singular es
una respuesta a lo Real que testimonia de otra experiencia que la que describen
los socidmanos de Philippe Sollers”.

El sujeto siente, es sintoma de su cultura, la ideologia del miedo a partir de la ne-
gaciéon de la muerte sustentaria entonces que el sujeto que vive por vivir, es decir
los “living-dead’, se encuentra atado a una nocién inexistente, y que ante la para-
noia se resguarda en la pasividad infinita. En “Joyce, el sintoma”, Lacan (2012)
pacta al cuerpo, el sintoma y el acontecimiento como una triada dolorosa pues
dice “dejemos el sintoma en lo que es un acontecimiento de cuerpo ligado a lo que
es: se lo tiene”, por lo que apela a la contingencia de lo irrecuperable, el goce de

Uno, escarcela la carne haciendo, no siempre, entidad.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 23

El acontecimiento tiene valor causal hasta que el goce marca al cuerpo inscribién-
dose en la vida, goce que parasita y que repite en el sintoma, éste es la violencia
que es representada en cuerpo y acto, desde el empuje, en la imagen; la muerte,
a nivel imaginario, es el principio de toda condena. Toda imagen lleva en si la
sombra que la anula, la destruye.

Los yermos modernos fulguran asi el movimiento centrifugo al que empuja el es-
tado actual de la sociedad, son un reflejo del programa de individualizacion que,
contrariamente, resulta en homogeneidad y uniformidad, esto insiste en la herida
del Sin-sentido a justificar cualquier acto mortifero en pro de la vida. La muerte
ausente configura la privacion de lo animal, la privacion de actividades aborigenes.
Pensar en una imagen corrupta de la muerte y el miedo como forma de distancia,
aluden a una nueva férmula donde ya no es el esclarecimiento de la mentira la
busqueda insistente de una sociedad politica y democratica, sino el alejamiento. El
miedo se vuelve esencial, pero al cegarlo se apela a mensajes liberadores aunque
éste actuar parece una busqueda hacia la promesa; el miedo sugiere expresar lo
mas crudo del deseo, casi como una pesadilla, la tragedia del alejamiento de la
pesadilla es que perturba pero no resulta terrorifico, la situacion recae en que el
miedo es la verdad que sucede afuera. y es ahi cuando organizaciones surgen y
se colocan como la oposicion directa de una estructura que sofoca, sintoma (o
no), emanan, mistifican su discurso, pero, es necesario decir que este tipo de pos-
turas surgen de un determinado dispositivo, marcan la brecha a partir de un cierto
lenguaje, de practicas establecidas, de una idea de sociedad, de "hacer politica",
etc. Ante tal surgimiento, es inevitable pensar que es posible expandirse o abar-
carse en contextos mas alla de sus limitantes geogréficas, ideolégicas y de praxis.
La postura esencial es que aun en los contextos mas crudos y violentos, como lo
son América Latina y Medio Oriente, existen grupos opositores al "mal gobierno”,
organizaciones clandestinas con mensajes liberadores, colectivos inspiradores
que proclaman un camino mejor donde la gente pueda sentirse viva y libre, donde
no haya miedo, donde la muerte no figure y sea silenciada; la democracia que
esos colectivos exigen y que promulgan, es la misma posicién, no hay transparen-

cia que no sea opacada por una forma de alienacion, la forma mas comun de la

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 24

vida diaria es precisamente estar en las redes del sistema, las comunas no hablan
de la imposibilidad del sujeto de escapar de su propia cultura, es por ello que no
son del todo directas o generales, asi, una federada de sistemas libres, descentra-
lizados no puede operar pues forma parte del propio sistema, es el hilo por donde
hay que dar esperanza, mantener vivos a los sujetos para incorporarlos a la mar-
cha.

Las instituciones (familia, escuela, ejército, policia, psiquiatricos, etc.) existen para
cosificar las formas de cultura, pues ordenan, castigan, reprenden y le dan sentido
a una "forma de vida". Entre el sentido y el hacer interviene la ideologia de quien o
de lo que reprende, la cual se enfrenta a estas movilizaciones de la vida; la trans-
parencia, "LA VERDAD", los derechos y la democracia, aqui es donde la ideologia
nos hace saber que no tiene fronteras.

Althusser (2008) reconoce que los Aparatos ideolégicos de Estado estan ligados a
los Aparatos Represivos, y que estos forman una especie de contencion, un muro
invisible que sélo promete, los Aparatos engafnan pues dice "Recordemos que en
la teoria marxista el Aparato de Estado (AE) comprende: el gobierno, la adminis-
tracién, el ejército, la policia, los tribunales, las prisiones, etc., que constituyen lo
que llamaremos desde ahora el Aparato Represivo de Estado. Represivo significa
que el Aparato de Estado en cuestién “funciona mediante la violencia”, por lo me-
nos en situaciones limite (pues la represion administrativa, por ejemplo, puede
revestir formas no fisicas).

Designamos con el nombre de Aparatos Ideolégicos de Estado (AIE) cierto nume-
ro de realidades que se presentan al observador inmediato bajo la forma de insti-
tuciones distintas y especializadas.

Decimos que los AIE no se confunden con el Aparato (Represivo) de Estado, ¢En
qgué consiste su diferencia?

En un primer momento podemos observar que si existe un Aparato (Represivo) de
Estado, existe una pluralidad de aparatos ideolégicos de Estado. Suponiendo que
ella exista, la unidad que constituye esta pluralidad de AIE en un cuerpo no es vi-

sible inmediatamente.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 25

En un segundo momento, podemos comprobar que mientras que el Aparato (Re-
presivo) de Estado (unificado) pertenece enteramente al dominio publico, la mayor
parte de los Aparatos ldeoldgicos de Estado (en su aparente dispersion) provienen
en cambio del dominio privado. Son privadas las Iglesias, los partidos, los sindica-
tos, las familias, algunas escuelas, la mayoria de los diarios, las familias, las insti-
tuciones culturales, etcétera”.

Lo anterior refiere a que, al igual que un partido politico, una forma de organiza-
cion clandestina esta sujeta y adquiere la forma, maliciosamente, de su ideologia.
No hay derecha o izquierda, no hay derechos en un sistema que sigue su curso
pues los contextos donde hay movimientos, que gestan una postura en contra de
una politica de muerte (que ya por si sola es silenciosa), niegan la imposibilidad de
un cambio directo en la politica y en su forma de posicionar la muerte para contro-
lar.

No importa el punto de ruptura, la férmula que lleve al dominio o la emancipacion,
siempre encontrara su tope en la ideologia, pues impide tomar una libre eleccién.
Es sencillo, si la necropolitica apela a negar la muerte via el miedo, la ideologia
sirve como "contencion" de ello, es decir, que esta fuera del plano de lo directo.
Pensar en proponer versiones utdpicas de una sociedad, ya sea desde comunas
clandestinas o la via institucional que legitima la democracia (aun cuando en ésta
haya una dictadura encubierta que interpela la aparente libertad), es entrar en la
l6gica de la ideologia, por lo tanto a la tragedia que enuncia.

El poder es represivo, la ideologia una malla y el medio la necropolitica, pues la
l6gica es hacer creer al sujeto autbnomo e independiente. pese a que existen atis-
bos que sugieren un acto solidario, o de voluntad, el choque entre muerte y vida
no amplian la posibilidad de libertad, que sélo justifica y consolida al poder, aln
con la bandera de humanidad, derechos y libertades. Foucault (1992) dice "Si el
poder no fuera mas que represivo, si no hiciera otra cosa que decir no ¢pensais
realmente que se le obedeceria? Lo que hace que el poder se sostenga, que se le
acepte, es simplemente que no pesa solamente como una potencia que dice no,
sino que de hecho va mas alla, produce cosas, induce placer, forma saber, produ-
ce discursos; es preciso considerarlo como una red productiva que atraviesa todo

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 26

el cuerpo social mas que como una instancia negativa que tiene como funcion re-
primir’, a saber, es profundamente simbdlico, ya que sumerge a la ideologia, la
muerte, la vida y los derechos a un nivel de dominio y autoridad de donde el sujeto
nunca podra volcarse.

El capitalismo insiste en su discurso, en su politica, el sujeto es sujeto de su dis-
curso para al final, hacernos ver que la oposicion es la defensa del propio sistema
para que siga engranando, la ideologia se expande a horizontes donde lo que se
promulga como libertad y democracia es en lo Real y en realidad, la masacre dia-
ria. La muerte del sujeto estad en su vida diaria, y aunque aqui la posicién de la
muerte es negada y apabullada, es inefable que sirve como un instrumento de po-

der para mantener el orden, pues no distingue entre unos los otros.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 27

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Althusser, Louis, Ideologia y Aparatos Ideologicos de Estado, Practica tedrica y
lucha ideoldgica, Grupo Editorial Tomo, México, 2008.

Deleuze, Gilles, Diferencia y Repeticion, Amorrortu, Buenos Aires, 2002.
Foucault, Michel, Microfisica del Poder, La piqueta, Madrid, 1992.

Freud, Sigmund, Obras Completas Tomo XVII. Lo Ominoso. Amorrortu, Buenos
Aires, 1919.

Heidegger, Martin, Ser y Tiempo, Fondo de cultura econémica, México, 1927.

Lacan, Jaques, El seminario de Jaques Lacan, Libro 23: El Sintoma. Joyce, el sin-
toma, Paidds, Buenos Aires, 2006.

Laurent, Eric, "La época vive una fascinacion por la violencia contra uno mismo y
contra los otros” en Red psicoanalitica de atencién
https://redpsicoanalitica.com/tag/eric-laurent/, consultado el 27 de marzo de
2017.

Quintanas, Anna, “El tabu de la muerte y la biopolitica segun M. Foucault”, en Re-
vista Internacional de Filosofia, n® 51, Girona, Daimon, 2010, pp. 171-182.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




