Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 41

Revista Electronica de Psicologia Iztacala

Universidad Nacional Autdnoma de México

Vol. 21 No. 4 Monografico Diciembre de 2018

SACRALIZAR LA NADA: ;,IMPOSIBLE PROFA-
NAR?

Sonni Alberto Trujillo Reyna’
Facultad de Estudios Superiores Iztacala
Universidad Nacional Auténoma de México

RESUMEN

El objetivo del presente texto consiste en revisar los atravesa-
mientos teoldgicos en materia de movimientos sociales cues-
tionando al nihilismo imperante de época sobre el que se funda
una suerte de sacralizacion de la nada. Cuestionamiento que la
psicologia social no puede pasar por alto ante la serie de fe-
némenos relacionados con la violencia desde la desaparicion
forzada hasta el feminicidio, desatando la movilizacién de suje-
tos, imposibilitando gestar la organizacién y busqueda de alter-
nativas ante dichos espacios de excepcion, mantienen el orden
de la violencia mediante las categorias del Sacer y Santcus fi-
guras que se posicionan en el orden de la organizacién de mili-
tancias que configuran el espacio para fundar territorios de sa-
crificables. Revisar propuestas como la profanacion para des-
activar a la sacralizacion y secularizacion de época permite en-
contrar intersticios cuya finalidad es dar seguimiento a la posi-
bilidad en la indeterminacion y su potencia para frenar la ma-
quinaria teoldgica fundada en Occidente.

Palabras clave: Sacralizar, Profanar, Zona Temporalmente
Profanable, Sacer, Sanctus, Profanante.

SACRALIZING THE NOTHING: IS IT IMPOSSI-
BLE TO PROFANE?

ABSTRACT

! Egresado de la Carrera de Psicologia, FESI UNAM. Correo electrénico: sonnitruj@gmail.com.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 42

The objective of this text is to review the theological traversing
in the matter of social movements by questioning the prevailing
nihilism of the period on which a kind of sacralization of noth-
ingness is founded. Questioning that social psychology can not
ignore the series of phenomena related to violence from forced
disappearance to feminicide, unleashing the mobilization of
subjects, making it impossible to gestate the organization and
search for alternatives to these exceptional spaces, maintain
order of violence through the categories of Sacer and Santcus
figures that are positioned in the order of the organization of
militancies that make up the space to found territories of sacri-
fices. Review proposals such as desecration to deactivate the
sacralization and secularization of time allows to find interstices
whose purpose is to follow the possibility in the indetermination
and its power to stop the theological machinery founded in the
West.

Key words: Sacralize, Profane, Sacer, Sanctus, Temporarily
Profane Zone, Profaner.

Dentro del marco de la psicologia se ha amputado toda revisién del orden
de lo teoldgico en ocasiones apoyada en el afan de propulsar la disciplina a los escena-
rios cientificos de época, en otros escenarios, no se pretende realizar una revisién cientifi-
ca de sus saberes. En ambas propuestas se imposibilita dar cuenta de las incrustaciones
de lo teoldgico en sus elaboraciones. Algunas veces por ingenuidad, otras tantas porque
tal revision seria sacrilega para su estatus cientifico, afanarse por separar a la psicologia
de la filosofia y otros saberes da pie a puntos ciegos epistémicos. Cabe aclarar que la
revision desplegada en el siguiente texto dista mucho de ser una apologia a la teologia,
se instala en la revisién de los puntos ciegos de un saber considerado muerto, sin embar-
go, retorna en su calidad fantasmatica para ordenar, dinamizar y estructurar fendmenos
de indole social. ;Qué hacer? Ante tales territorios fundantes de conflictos en lo social,
ese vinculo entre sujetos que invita a pensar lo politico en lo cotidiano. En este caso la
movilizacién de masas en relacién a fenémenos como la violencia en sus mdltiples varie-
dades: feminicidio, homicidio y desaparicion forzada cuya similitud se registra en la muer-
te de sujetos que pueden ser fundantes de sacralidad o ser utilizados por facciones para
movilizar a cantidades considerables de ciudadanos adscritos a propuestas de resisten-
cia/manifestacién en contra de dichos fendbmenos sin dar cuenta de los atravesamientos
de la maquinaria teoldgica que habita en Occidente. Es imperativo preguntarse por la di-
namica construida en los territorios de la sacralidad, al menos un cuestionamiento que no
puede ser ignorado por la psicologia social. Al no formularse preguntas relacionadas a lo
social, los paradigmas psicologicos despolitizan la agencia de los sujetos en su realidad

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 43

social, una especie de inoculacion de categorias de lo individual invaden el intento expli-
cativo bosquejado por su corpus teorico. A pesar de trabajar bajo estandartes biopsicoso-
ciales, en la relacién tripartita su eje fundamental sera la individualidad. Dejando de lado
los efectos de lo social en el sujeto. El individuo pareceria estar alejado de lo social. Res-
pondiendo a concepciones imperativas de época. Centrarse en el individuo sus supuestas
particularidades y relativizar su hacer social. En lo coloquial y en algunas estrategias afec-
tivas para cooptar militantes de saberes psicologicos terapéuticos se comenta “cambia tu
primero y cambiards el mundo”. Sobre ésta promesa se instalan estructuras secularizadas
donde la muerte del otro participa garantizando mi vivir. Tal como nos plantea Mbembe
(2006), “De forma todavia mas radical, el horror experimentado durante la vision de la
muerte se torna en satisfaccion cuando le ocurre a otro. Es la muerte del otro, su presen-
cia en forma de cadaver, lo que hace que el superviviente se sienta Unico. Y cada enemi-
go masacrado aumenta el sentimiento de seguridad del superviviente (p. 66). No sélo se-
ran los cadaveres la Unica forma de dar garantia de “supervivencia”, mas adelante se
desarrollan otras figuras caracterizadas por el vacio donde la muerte en su nada es fun-
dante.

Una suerte de disposicidn a la nada sutura los intersticios de la artificialidad
practicada como ejercicio cotidiano de la vida; conjetura la vida cotidiana de los sujetos
entre espacios de subjetividad y gubernamentalidad. Internarnos en los resquicios de ésta
nada propagada a modo de red, recipiente del fluido anonadante reverso ontolégico cues-
tiébn de la presencia, reverso y punto de apoyatura para su fundamentacion, ¢;sera qué
preguntarnos por la nada precipita al ser? Restitucién de un sentido proclamando la muer-
te de éste ultimo. Demandando revisar y releer, apuesta ludica por dejar de alardear la
centralidad de la nada en sus atravesamientos en la llamada “sociedad moderna” y “pos-
moderna” grandes relatos han de fallecer para darle paso al gran hito del microrrelato. Se
ha vendido una nada con tal de usar un sentido en la expectativa, amplia espera y uso

lejano.

La pregunta por la ausencia que conlleva a la presencia, aun en bajo el supuesto de la
cosa configurando los apresurados campos del nihilismo como se podria sefnalar en la
actualidad. Cabe resaltar sus puntos vacios; Heidegger (1992) en “El origen de la obra de

arte” realizara la siguiente distincion “es la cosa la que en su insignificancia, escapa mas

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 44

obstinadamente al pensar. ;O serd que este mismo retraerse de la mera cosa [...] forma

precisamente parte de la esencia de la cosa?” (p. 22).

La cosa y su insignificancia, reiteracion al atributo no peyorativo sino constitutivo de la
cosa, el vacio; volvamos a la cuestién de la nada posicionada en los intersticios para dar
cuenta de su disposicién en el vacio para constituir las cosas, tan insignificantes y no por
ello menos predominantes en el espacio comun para su uso, en dado caso entregadas a
la espera, lo nimio de una jarra se convierte en una estructura al vacio como la nada ges-
tante, antes expectacion que objetividad y representatividad. Después de esta brevisima
revision de la nada, en tanto, constituyente podemos partir a cuestionarnos por los dispo-
sitivos anonadantes, desde la nada estructurando la cosa y de suma importancia punto
imbricado del ser. Estos dispositivos no generan una nada, su versatil funcionamiento
efectda un ser, un campo, un lema. Sin embargo, estos son tan insignificantes no por su
cualidad de nada sino por la cuadratura totalizante, llenado de dicho vacio como senala
Esposito al revisar la ampliacion de Bataille (1972), de lo realizado por Heidegger. En su
texto “Nada, trascendencia, inmanencia” en donde el pensador francés define la nada en
tanto: “El limite del ser mas alla del cual no existe nada. Este no- ser esta, para nosotros,
cargado de sentido: Sé que es posible anonadarme”. (p. 50)

Bataille se distancia de un nihilismo para el cual habria una fuga de sentido, es entonces,
el dispositivo de la nada una reclusion en el ser. No ha de sorprender su versatilidad ha-
bra de pensar su capacidad para sacralizar el vacio, sacralizar la nada es entonces erigir
en el vacio un ser. El vacio en tanto agujero en ebullicion, de un sentido recluyendo a los
sujetos, formas de gubernamentalidad que expone al sujeto al culto por la nada aun sin
saber de esa nada, su ausencia permitira el ejercicio sacro como atravesamiento teoldgi-
co inaudito, inconfesado y sin embargo, politizante. Es entonces cuando surge la pregunta
por lo sacro no como un punto del topico a tratar s6lo un arista para el despliegue del dis-

positivo al vacio.

I. SACER Y SANCTUS

Lo sacro merece entonces una revision etimolédgica, como la realizada por Benveniste en
su obra “El vocabulario de las instituciones indoeuropeas” constatando su desdoblamiento

semantico cuya imposibilidad de superponerse vincula los siguientes términos latinos:

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 45

sacer y sanctus. Esposito (2005) desarrolla la biparticion fundamental de la perspectiva

hermenéutica de ambos términos realizada por Benveniste:

“Por un lado, lo sacro puede ser remitido a una situacién de plenitud, y aun de expansion,
vital de aquel o aquellos hacia los que se dirige; a un incremento de origen divino, con
todos los atributos de poderio, prosperidad, fecundidad implicitos en semejante desarro-
llo” (p. 79). A la vertiente positiva y expansiva de lo sacro contraste aun en su identifica-

cion el término sanctus aludiendo:

“Al interdicto respecto de algo con que los hombres tienen prohibido el contacto y, en tér-
minos mas amplios, a la ley que sanciona dicha separacion [...] todo aquello que es de-
fendido y protegido del ultraje de los hombres mediante la amenaza de sancién o pena”.
(Esposito, 2005).

De ahi sus vinculos con palabras como sancire o poena afficere. Siguiendo la légica del
vacio es entonces en el dispositivo de la nada sacra donde se encuentra lo sacro o divino,
persona o cosa consagrada a los dioses, en la brecha, periferia o borde de éste agujero
encontramos la normatividad del sanctus indicando la imposibilidad de trasgredir, prohi-
biendo el contacto con dicho objeto:

“Sanctum no es aquello que es sagrado, y tampoco lo que es profano, sino precisamente
lo que los distingue poniendo entre ellos una frontera insuperable”. (Esposito, 2005).

Sacery Sanctus, instauran su complementariedad, en la brecha entre ambos conceptos el
primero de estirpe bioldgico y el segundo de conceptualizacion juridica, se dibuja una de
las figuras trabajadas por Agamben (2005), el homo sacer:

“Un hombre sagrado, es decir, que pertenece a los dioses, ha sobrevivido al rito que lo ha
separado de los hombres y sigue llevando una existencia aparentemente profana entre
ellos. En el mundo profano, a su cuerpo es inherente un residuo irreductible de sacralidad,
que lo sustrae al comercio normal con sus pares y lo expone a la posibilidad de una muer-
te violenta, la cual lo restituye a los dioses a los que en verdad pertenece. Considerado,
en cambio en la esfera divina, él no puede ser sacrificado y esta excluido del culto, porque
su vida es ya propiedad de los dioses [...] ella introduce un resto incongruente de profani-
dad en el ambito de lo sagrado”. (p. 103)

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 46

Los étimos revisados nos permiten ubicar las coordenadas secularizantes en el cotidiano.
En el sentido comun se pensara lo sagrado en su biparticién se concibe como unidad ex-
clusiva de espacios dotados de misticismo que pueden ir de los espacios eclesiasticos
hasta exploraciones etnogréaficas que den cuenta de tratamientos de lo sagrado en sus
virajes politeistas. Su incrustaciones en el cotidiano de época es invisible y su operacion
tanto sus efectos sobre las subjetividades evidente. Lo sagrado entrama con sanidad “lo
sacro puede ser remitido a una situacién de plenitud, y aun de expansion, vital de aquel o
aquellos hacia los que se dirige; a un incremento de origen divino, con todos los atributos
de poderio, prosperidad, fecundidad implicitos en semejante desarrollo” (Esposito, 2005).

Ideal salvifico en sentido biolégico, en tanto, vigorizacion de la vida contrapuesta a un
orden, ley de proteccion ante un peligro, ¢Y no es el terror a la aniquilacién condicién de
posibilidad de una proteccion ante lo mortal? Salud y Ley saberes cuyo papel no es menor
en lo politico. Competiendo a la secularizacién como “forma de remocion que deja intactas
las fuerzas, limitandose a desplazarlas de un lugar a otro. Asi, la secularizacién politica de
conceptos (la trascendencia de Dios como paradigma del poder soberano) no hace otra
cosa que trasladar la monarquia celeste en monarquia terrenal, pero deja intacto el po-
der”. (Agamben. 2005). Produciendo posicionamientos ante el sacrificio, desarrollados a

continuacion.
Il. PROFANAR- HOMO SACER/ HOMO SANCTUS

Localizado en la indiferenciacién de lo sagrado y lo profano adyacentes al sacrificio, sin
pertenecer a los dioses ni tampoco al mundo de los hombres y aun sin abandonar ambos
espacios, lejos de la conservacion de la vida y cercano a la muerte; en tanto figura indife-
renciada a la cual cualquiera puede dar muerte sin infringir la normatividad o la ley. Si bien
el punto de incongruencia instaurado por el Homo Sacer entre lo profano y lo sagrado
deja una huella residual excluyéndolo del culto habria que proponer una figura ligada al
Sanctum, el Homo Sanctum, habitando la periferia resguardando el culto, cultivado en la
secularizacion y encontraste a todo medio profanador. Cabe ahondar en la Profanacién,
Agamben (2005) comenta al respecto “profanar significa abrir la posibilidad de una forma
especial de negligencia, que ignora la separacion, sobre todo, hace de ella un uso particu-
lar” (p. 107).

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 47

Una inversién de lo sagrado, viraje del uso particular del mismo, el juego es uno de los
referentes directos de la profanacion, en los juegos hay un orden de lo sagrado tomado
para el uso de los hombres, profanar para romper la secularizacién, con toda la atencion
de un nifio en el juego. Si el juego implica un uso de lo sagrado, lo caracteristico de la
actualidad es una imposibilidad de usar, efecto secularizado que Agamben diagnosticara
en la tensién del siglo Xlll entre la orden franciscana 'y Juan XXII profeta del consumismo
sentencia la imposibilidad de uso entregado al consumo que erradica via abusus el uso
de hecho segun lo emanado en la bula Ad conditorem canonum relegando a la memoria
y expectativa el acto mismo de usar. Se puede vislumbrar la imposibilidad de profanar
dirigida por la erradicacién del uso. En la obviedad al abolir toda posibilidad de uso se
encuentra la imposibilidad profanar. Inclusive Agamben ira un paso mas alla al senalar el
capitalismo religién de la profanacién absoluta y de la consagracion total, sin dejar, resi-
duos obturan una vez mas la inoperancia de la profanacion. A la consagracion total nos
remite el Homo Sanctum , rindiendo culto al ser, cosa, persona invocada mediante el dis-
positivo de la nada sacra. Protegiendo a tal grado que su culto es ley para seguir las pro-
puestas de Tigqun una normatividad totalizante, difuminada y apenas perceptible, Imperio
del culto.

El Homo Sanctus resguarda al Sacer sin saber que en cualquier momento puede ser habi-
tado por tal adjetivo, recordemos si bien no hay superposicion entre Sacer y Sanctus
existe entre ellos una eventual complementariedad. Se podra debatir que el Sacer puede
ser aniquilado por cualquier medio por lo antes revisado, ¢cémo es qué el Homo Sanctus
le ha de resguardar si es éste el maximo exponente de la imposibilidad de profanar y par-
ticipa del culto del cual esta excluido el Homo Sacer? Se podria atajar la pregunta al re-
solver el residuo profano en el movimiento del Homo Sacer entre la esfera de lo Sacro y lo
Profano. Sin embargo, seria equivocar las miras, el Homo Sanctus resguarda en la culpa,
tal cual lo expresa Benjamin, el capitalismo es una religién de la culpa antes que de la
redencion, desesperacion. Es entonces el Dispositivo de la nada sacra uno que da sentido

a la culpa para realizar un proyecto mortifero de secularizacion.

Basta con ir al Culto del Littorio, de Gentile (2007) para observar la operacion del Homo
Sanctus:

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 48

“Las manifestaciones de masas del fascismo tenian distintos significados y
funciones simbdlicas. Ademas de exhibiciones de fuerza para aterrorizar a
los enemigos y entusiasmar a los propios fascistas e intensificar su sentido
de identidad, las ceremonias fascistas eran espectaculares demostraciones
de propaganda que apuntaban a fascinar, con la sugestion de la coreogra-

fia, a los espectadores para suscitar en éstos la fe caracteristica del afecto”.
(p. 56).

En el orden de acontecimientos con la cruenta violencia que se vive en nuestro pais, se
han puesto en marcha un sin fin de sujetos, en movimientos de masas, en carnavales de
manifestaciones contra la avanzada mortifera y ramificada de dicha violencia, homicidio,
feminicidio, desaparicion forzada, derechos humanos, derechos de los animales, asesina-
tos relacionados a sujetos pertenecientes a la comunidad LGTB, acoso sexual y entre
otras interrelacionadas. Manifestando su inconformidad ante tales eventos, generan toda
una coreografia, para los espectadores; resuenan lemas tales como “vivos se los llevaron,
vivos los queremos”, “Ni una mas”, aun en los espacios mas particulares se deja ver un
“alto al acoso escolar y sexual” por mencionar los temas que dispositivo de la nada sacra

en su vacio movilizara.

No se pretende realizar un paralelismo entre el fascismo y sus formas de sacralizacién
con los eventos antes mencionados, en todo caso, pretende dar cuenta de la seculariza-
cion del Homo Sanctum al resguardar al Homo Sacer, sea normalista, mujer, infante,
mascota y causas de época derramando sangre. Homo Sanctus resguardara a sus marti-
res con la muerte, cualquier comentario en contra del movimiento es ya la posibilidad de
ser convertido en un Sacer, recordar que no so6lo se puede dar muerte en la aniquilacion,
coartando la vida, también existen otros tipos de Sacer, recluidos en un aeropuerto, en el
desprestigio, en un éxodo obligado llamado inmigracion....El Homo Sanctus abrira sus
alas para dar resguardo a cambio de la muerte del Sacer. Una vez mas volver improfana-
ble lo profano. Erigir como maxima normatividad la muerte para resguardar la sacralidad
de la nada o en todo caso la nada se ha convertido en la normatividad de la muerte.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 49

[ll. PROFANANTE

Si el escribiente de Melville preferia, no. Con toda la implicacion en su distancia ante la
aberracién de la pérdida. Habra que abrir espacio para el Profanante, quien prefiere no,
profanar, para profanar, doble movimiento para hacer de esa profanacion absoluta resi-
duo. Atravesando la nada sacra y su culto a la culpa. A veces profanante, a veces pirata,
residuo, anénimo. Lo residual como posibilidad de agujerar lo Sanctum, limite que res-
guarda al homo sacer dando posibilidad a su sacrificio, su gestar, por ende, darle muerte
e implementar via su muerte un robustecimiento a su orden de separacion, lo improfana-

ble se funda en el Sacer y al igual que lo profanable como se sefalard mas adelante.

Como limite entre ordenes topoldgicos la figura del profanante instaura el agujero, sin
afan de una resistencia y en pro de su potencia; resistir operando contra los ordenes de
legalidad periféricos al Sacer, en territorio de lo Sanctum, implica la muerte; posibilidad de
devenir Sacer y devenir Sanctus (movimiento entre el sacer y sanctus es correlativo a lo
improfanable y profanable), en el apartado anterior se comentaba la relacién entre ambas
instancias. Por ende, surge la necesidad de despontenciar para poner en juego la poten-
cia, no se intenta llevar acabo un derroche de indiferencia ante todo es una busqueda por
quebrantar lo sacro. Es decir, los movimientos sociales de actualidad se juegan en dos
bandos, apuntalados por imperativos morales incrustados en Occidente, el bien y el mal
libran una batalla en el territorio permitido por el dispositivo de la nada sacra. Segun sea
el objetivo del movimiento se definiran tanto sus sacrificables como aquellos que en fun-
cién a estos ultimos resguardaran su sacrificio en pro del movimiento y eliminaran todo
intento de resistencia o lo capturaran para devenir sacer. Incluso un lider puede pasar del
orden del resguardo al del sacrificio. Cruce teoldgico en el lazo social, ¢Los martires qué

vienen tendras estas caracteristicas?

Sin embargo, habra que profundizar en una serie de conceptos hilvanados en la figura del
profanante. Para poder realizar una suerte de mutacién antropolégica y fundar territorios
que no deriven sencillamente entre las aristas del Sacer o del Sanctus. La propuesta del
anonimato en combinacion a las Zonas Temporalmente Auténomas. En primera instancia,
¢,qué implicaciones refiere el anonimato? Se puede dar cuenta en la cuestion de la visibi-
lidad trabajada por Tigqun (2007) “La visibilidad esta en huir. Pero una fuerza se incorpo-
ra en la sombra nunca puede esquivarla. Se trata de aplazar nuestra aparicion como fuer-

za hasta el momento oportuno. Pues cuanto mas tarde nos encuentra la visibilidad, mas

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 50

fuertes nos encuentra. Y una vez ingresados en la visibilidad nuestro tiempo esta contado.
O estamos en disposicion de pulverizar su reinado en breve plazo o sera ella quien nos
aplaste sin tardanza” (p. 51). La visibilidad seria una de los artificios del Homo Sanctus
para capturar en un movimiento social a los seguidores pudiendo convertirlos en Sanctus
y en mayor en Sacer, conjunto de sujetos manifestandose por la muerte de mujeres o
estudiantes ciegos ante la captura de subjetividades realizada mediante su visibilidad co-
mo militantes guiados por la culpa, enojo e inconformidades, al final captura de los afec-
tos. El anonimato permite despotenciar para precipitar la potencia al reducir la visibilidad
dentro de los llamados “movimientos sociales”. Ahora bien es necesario un escenario para

dar apoyatura a la potencia. Las llamadas Zonas Temporalmente Auténomas:

“No proponemos el TAZ® como un fin exclusivo en si mismo, reemplazando todas las
otras formas de organizacion, tacticas y objetivos. Lo defendemos porque puede proveer
la clase de intensificacién asociada con la revuelta sin conducir necesariamente a su vio-
lencia y sacrificio. El TAZ es como una revuelta que no se engancha con el Estado, una
operacion guerrillera que libera un area de tierra, de tiempo, de imaginacion y entonces se
autodisuelve para construirse en cualquier otro lugar o tiempo, antes de que el Estado
pueda aplastarla” (Bey, 1990).

Un escenario intermitente para producir una indeterminacion y posibilitar salir del llamado
sujeto también sacralizado en nuestra época. No siempre referido a un area de tierra tam-
bién a las intersubjetividades esa flexibilidad permite conjugada a la propuesta del anoni-
mato, la Zona Temporalmente autdbnoma y la profanacion dar como resultado la Zona
Temporalmente Profanable. Se configura un punto de exterioridad al sujeto. El profanante
muta del escribiente al habitar y gestar zonas temporalmente profanables, sin embargo,
toma de este ultimo lo siguiente:

“Cada original es una poderosa y solitaria Figura que desborda toda forma explicable:
emite resplandecientes trazos expresivos que sefalan la obstinacion de un pensamiento
sin imagenes, de una pregunta sin respuesta, de una logica extrema y sin racionalidad.
Figuras de vida y de saber, no conocen algo inexpresable, experimentan algo insondable.
No tienen nada de general, pero tampoco son particulares: escapan al conocimiento,

%(Temporarily Autonomous Zone, por sus siglas en inglés)

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 51

desafian a la psicologia [...] Bartleby no tiene nada de particular, pero tampoco de general
es un Original” (Deleuze, 2000).

Lo propuesto por Deleuze permite dar consistencia al profanante como figura Original,
indeterminacién que escapa a la categoria de sujeto. No obstante, ;qué potencia habitara
al profanante en su posibilidad de agujerar el maquinar de Sacer/ Sanctum- Sanctus?
Aunada al anonimato y a su indeterminacién para dejar de habitar el dispositivo de la na-
da sacra:

“Como escriba que ha dejado de escribir es la figura extrema de la nada de la que proce-
de toda creacién y al mismo tiempo, la mas implacable reivindicacion de esta nada como
potencia pura y absoluta. El escribiente se ha convertido en la tablilla de escribir, ya no es
nada mas que la hoja de papel en blanco. No es, pues, de extrafiar que se demore tan
obstinadamente en el abismo de la posibilidad y no parezca tener la menor intencidén en
salir de éI” (Agamben, 2000).

El escribiente de Melville figura melancélica de entre tantas vertidas en su hacer literario
restituye a la potencia al ambito de la posibilidad yendo mas alla de la voluntad o necesi-
dad, escapando de intentos de psicologizar dicha figura; presenta una limitante en su ha-
cer melancdlico, en tanto, Original, al menos en palabras de Deleuze habita en la narrati-
va como figura Unica, Melville realiza una analogia entre el astro rey y los planetas para
dar una explicacion a la estructura del sistema solar. Se cuestionara el vinculo entre es-
cribiente y profanante debido a las cualidades de Original del primero, es decir, su imposi-
bilidad de cohabitar con otros Originales, al menos en la narrativa.

Respecto al lazo social es el profanante quien retomando la indeterminacién entre singu-
laridad y generalidad, sin instaurarse como figura unica o autoritaria por su existencia Ori-
ginal podra dar paso a la vinculacién de mas de un profanante (colectivizar lo Original, ni
individuo, ni sujeto: rasgo indeterminado absoluto), rasgo influenciado por la pertenencia a
la “comunidad de solteros” en la que Bartleby se incluye en el dialogo con narrativas como
las de Joyce. Ubicado en las coordenadas teéricas de Deleuze, profanante no es sujeto
es indeterminacion, prefiere profanar para no profanar y es en ese movimiento lo que la

potencia en anonimato le permite profanar sin ser visibilizado en el territorio Sanctum.

Entonces para dejar de habitar un movimiento social que captura los afectos y produce

efectos en los sujetos ya sea en la militancia, su adoracién a un Sacer poniendo en circu-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 52

lacién y dando mantenimiento a la problematica a combatir, su posibilidad de convertirse
en un Sacer mediante su resistencia o por direccion de un Homo Sanctus o viceversa, es

necesario desalojar la categoria de sujeto para dar paso a la indeterminacién.
CONCLUSIONES.

Profanante figura intermitente, desalojo de sujeto en tanto indeterminacion permite profa-
nar lo llamado sacro en términos de elevacion de sujetos, objetos, discursos y demandas
sociales en el orden de lo sagrado. Restituirlo al uso de los “hombres” como tarea politica
de la comunidad que viene. Construccion sobre las figuras de hombre o sujeto, para po-
der habitar otros espacios fuera de la secularizacion de lo sacro y los sacrificable que aun
se anuda en el escenario social fundando lazos donde la muerte se vuelve un culto, mili-
tancia o un espectaculo para llevar el horror a pueblos enteros, un ejemplo claro, es el
area Metropolitana azotada por un sin fin de asesinatos. De los cuales se tomaran refe-
rentes para manifestaciones y movilizaciones de repudio. Antes de continuar cabe puntua-
lizar no es la manifestacién per se, es su constitucion en espacio de excepcién fundado
en vértices teoldgicos/ secularizados que mantienen el status quo de la situacion. Abrien-
do paso a una suerte de violencia mitica, con el fin de mantener el orden de Estado. No
obstante, surge una advertencia esa violencia mitica puede devenir en violencia divina si
las figuras que participan de la proteccién de sacrificables orquestando su resguardo me-
diante el Homo Sanctus, maquinaciéon que responde a lo siguiente: se crean movimientos
sociales fundados en un sacrificado/sacrificable resguardados por sujetos que defienden a
los sacrificados los mantienen en ese orden de excepcion. Sanctus como figura colectiva
como funcién de limite que resguarda al Sacer. Por ello, no se habla de un personaje pro-
tagdnico aunque mediante el espectaculo pueden participar en lo publico una serie de
personajes. Sin embargo, dista mucho de eso el esbozo de diagnéstico a la cuestion de
los movimientos sociales aqui realizado. Podemos en distintos lugares ser condicién de
posibilidad para convertirnos en sacrificables como en protectores del sacrificio del Homo
Sacer. Es necesario dislocarnos de una maquinaria que instila y promueve la seculariza-
cion del sacrificio. Un breve acercamiento, punta de lanza para comenzar tal dislocacién
fundando posibilidad en la imposibilidad. En ningun aspecto se propone la indetermina-
ciébn como un hacer abigarrado capaz de colocarse en distintos territorios politicos, epis-
témicos, ontoldgicos, historicos y psicoldgicos sin gestar conflicto via el pensamiento. En
todo caso existe la posibilidad de habitar la indeterminacién para profanar, al menos pen-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 53

sar desde otro lugar las subjetividades remitidas a la violencia donde el otro es amenaza y
su muerte garantia de vida. La profanacion como tarea politica, nos exhorta a gestar Zo-
nas Temporalmente Profanables. Inauguremos el corto verano de la profanacién. ¢;Sera

profanable la Comunidad Terrible?

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS.

Agamben, G., Deleuze, G, & Pardo, J. (2000). Preferiria no hacerlo Bartleby el escribiente
de Herman Melville seguido de tres ensayos sobre Bartleby. Espafa. Pre-textos,
2011.

Agamben, G. (2007). Profanaciones. Argentina. Adriana- Hidalgo editora.

Bataille, G. (1972). Nada, trascendencia, inmanencia. En Sobre Nietzsche. Madrid. Tau-
rus.

Bey, H. (1990). Las utopias piratas. Colombia. CorazonDeFuego ediciones.

Esposito, R. (2005). Immunitas: Proteccion y negacion de la vida. Buenos Aires-
Madrid: Amorrortu editores.

Gentile, E. (2007). El culto del Littorio: la sacralizacion de la vida politica en la Italia
Fascista. Argentina: Siglo XXI,

Heidegger, M. (1996). El origen de la obra de arte. En Caminos del bosque. Ma-
drid. Alianza Editorial.

Mbembe, A. (2006). Necropolitica. Espana. Editorial Melusina.

Tigqun. (2007). La insurreccion que llega. Paris. La fabrique editions.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




