Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 165

Revista Electronica de Psicologia Iztacala

Universidad Nacional Autdnoma de México

Vol. 21 No. 4 Monografico Diciembre de 2018

LA RELACION ENTRE RECONOCIMIENTO Y FUN-
DAMENTO EN HEGEL COMO CRITICA DEL FUN-
DAMENTALISMO'

Guillermo Flores Miller?
Universidad Autonoma de Tamaulipas
México

RESUMEN
En el pensamiento de Hegel hay un desarrollo categorial sobre el
fundamento y el reconocimiento, aunque no pareciera haber relacién
explicita entre ambos. Acudiendo a su Ciencia de la I6gica tenemos
como momento central a la dialéctica identidad-diferencia-
contradiccion-fundamento. Esta relacién dialéctica avanza hacia las
categorias de relacion, que también contribuyen a dotar de funda-
mento intersubjetivo a la teoria del reconocimiento de Hegel. El reco-
nocimiento es una categoria central de la filosofia practica de Hegel
sobre la relacién intersubjetiva de las autoconciencias y tiene un ca-
racter amplio en sentido ético-politico-social. Ademas, el fundamento
sirve para comprender lo que seria un fundamentalismo tanto en
términos del pensamiento como en la actividad misma de la realidad
y, sobre todo, cuando un supuesto fundamento no es tal. De este
modo, se sostiene que el fundamentalismo y el nihilismo carecen de
fundamento y pretenden elevar a verdad una representacion injustifi-
cada, es decir, carente de fundamento, pero, ademés, tal represen-
tacién niega, en términos, éticos, politicos, psicolégicos y sociales, la

' El presente texto forma parte del proyecto “Formacion y reconocimiento: educacion, ética e histo-
ria” del Cuerpo Académico “Historia e historiografia regional” UAT-CA-72 de la Universidad Auto-
noma de Tamaulipas, desarrollando la linea de generacion y/o aplicacion de conocimiento “Etica y
reconocimiento”.

® Doctor en Filosofia por la Universidad Auténoma Metropolitana-Iztapalapa. Es Profesor-
Investigador de Tiempo Completo en la Unidad Académica Multidisciplinaria de Ciencias, Educa-
cion y Humanidades de la Universidad Auténoma de Tamaulipas (México). Miembro del Sistema
Nacional de Investigadores (SNI-C).

Correo electronico: gfmiller@docentes.uat.edu.mx

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 166

otredad, la diferencia y, de este modo, no se produce el reconoci-
miento del otro.

Palabras clave: fundamento, reconocimiento, fundamentalismo,
identidad, autoconciencia, otredad, Hegel

THE RELATION BETWEEN RECOGNITION AND
GROUND IN HEGEL'S THOUGHT AS A CRITICISM
OF FUNDAMENTALISM

ABSTRACT

In Hegel’s thought there is a categorial development on the ground
and recognition. Although there does not seem to be an explicit rela-
tionship between both. Attending to his Science of Logic we have as
a central moment the dialectic of identity-difference-contradiction-
ground. This dialectical relation advances towards the categories of
relation, which also contribute to provide an intersubjective ground to
the theory of recognition. Recognition is a central category of Hegel's
practical philosophy, on the intersubjective relation of self-
consciousness, and has a broad ethical-political-social sense. In ad-
dition, the ground serves to understand what fundamentalism would
be, both in terms of thought as well as in the very activity of reality,
and above all when one ground is not such. Thus, it is argued that
fundamentalism and nihilism both lack of ground and claim to raise
an unjustified representation into a truth, but that lack of ground is un-
founded. Such representation denies in ethical, political, psychologi-
cal and social terms, the otherness, the difference and, in this way,
the recognition of the other does not take place.

Key words: ground, recognition, fundamentalism, identity, self-
consciousness, otherness, Hegel

Este texto se divide en dos partes: 1) se abordan algunos aspectos de la Ciencia
de la légica de Hegel que implican categorias centrales para el fundamento, como
son la identidad y la diferencia, asi como la interaccion, lo cual nos lleva directa-
mente al fundamento de la intersubjetividad en Hegel; 2) se lleva a cabo el desa-
rrollo tanto de la conciencia como del reconocimiento intersubjetivo. Pero antes de
ello es necesario comenzar por hacer la distincién entre fundamento y fundamen-
talismo. Entonces las preguntas son: ;qué es fundamento? y ;qué es fundamen-
talismo? Un fundamento es la razén real de ser de algo que requiere de las condi-
ciones efectivas para serlo (Noél, 1995). En cambio, fundamentalismo, en térmi-
nos légicos o de la razén o del pensamiento, es la obstinacién de la subjetividad

que se aferra en la certeza de una creencia, representacion, o de una idea abs-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 167

tracta, que es fija, inamovible y que se coloca por encima de cualquier razona-
miento que apele a la realidad y al pensamiento, es decir, el fundamentalismo se
toma por verdad su imagen subjetiva, lo cual es mas bien una certeza y, ademas,
pretende ser fundamento sin gozar de las condiciones para serlo. El fundamenta-
lismo parte del supuesto de una verdad que es, mas bien, una certeza subjetiva
que acompana a la representacion, la cual puede contener algo asi como un ex-
ceso de fundamento, en un sentido de una certeza basada en una creencia unila-
teral dogmatica que encierra una supuesta verdad que es infundada y que lleva al
individuo, o al conjunto de individuos que la creen, a un radicalismo en su fidelidad
a dicha creencia.

Hegel suele hacer la distincion basica entre certeza y verdad. La certeza es una
relacion interna, subjetiva del individuo que cree que su posicién es verdadera, sin
necesariamente serlo; es su propia experiencia, pero esa experiencia no le otorga
validez y verdad por el hecho de que el individuo la tenga como su certeza. Y la
verdad es una correspondencia entre la certeza subjetiva con las condiciones ob-
jetivas que demuestran que aquella certeza tiene fundamento o validez.

Tanto el fundamento como el fundamentalismo contienen implicaciones tanto sub-
jetivas como obijetivas, asi como con el pensamiento y la realidad, pues conllevan
la relacion esencial con el mundo, lo cual significa que los individuos disponen de
una serie de actitudes, intencionalidades, valores y acciones, en los cuales pode-
mos hallar un criterio de verdad que podria ser estrecho y carente de fundamento.
Es por ello que el fundamentalista apela a un fundamento, pero resulta que su cer-
teza carece de fundamentos, es decir, su supuesto fundamento no funciona como
fundamento ni tampoco contiene verdad. Y es que quien es dogmatico tiene una
certeza en su creencia o en su idea a tal grado que la eleva a una verdad. La men-
te del fundamentalista es la de aquel que se obstina con lo que de modo subjetivo
contiene sélo una certeza, pero que la considera una verdad. Tal verdad es inde-
mostrada objetivamente, tal como suele suceder con ciertos dogmas de fe, pero
no sélo ocurre como creencia religiosa, sino también esta presente en la creencia

dogmatica de alguna idea que puede contener un sentido racional hasta cierto

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 168

punto.® Hegel diria que la verdad del fundamentalismo seria que su verdad es no
tener verdad ni fundamento, una especie de dogmatismo nihilista, abstracto y sin
aceptar su relacion con la diferencia y con la otredad.

El fundamento es precisamente la categoria légica en Hegel que nos permite sa-
ber si algo tiene o no tiene fundamento. Este aspecto lo desarrolla el autor pru-
siano en su Ciencia de la légica (2011; 2015) y también en su Enciclopedia de las
ciencias filosoficas (2017b). Dicho aspecto se desarrolla en el primer capitulo de
este texto. Ademas, veremos como el fundamento en Hegel tiene implicaciones
con el reconocimiento y la intersubjetividad a través de la dialéctica de las catego-
rias de la reflexién y de las categorias de relacién. De este modo, el reconocimien-
to viene a ser el concepto que explica que el fundamento de la intersubjetividad
humana pasa por la relacién con el otro, con la diferencia. La diferencia es un he-
cho en la relacion entre seres humanos. Aceptar la diferencia no es precisamente
una de las caracteristicas de la identidad de un fundamentalista. Por el contrario,

el fundamentalista afirma y reafirma su propia identidad y sus convicciones.

1. Fundamento, Relacién e Intersubijetividad

1.1. Laldgica hegeliana

La logica de Hegel no es la I6gica formal tipica proveniente de Aristoteles, aunque
no prescinde de ella como algunos malinterpretan. La l6gica de Hegel conserva
las categorias esenciales del Estagirita que son categorias l6gicas pero que tam-
bién son ontoldgicas (Aristdteles, 1982; Aristdteles, 1994); son, ademas, las mis-
mas categorias a las que Kant les dara un tratamiento desde el entendimiento
(Kant, 1974a; Kant, 2009), por lo que tales categorias en el fildsofo de Kénigsberg
pierden el sentido ontolégico aristotélico y se convierten en categorias epistemol6-
gicas. Sin embargo, Hegel articula las categorias de otro modo. Esto es: como

% Esta actitud dogmatica y arrogante del pensamiento se puede resumir con las palabras de Carlos
Pereda: “no olvides que cualquier tipo de querencia posee un techo, un limite: mas alla de él habita
la aridez o la locura; en ambos casos, poco a poco o de subito, comienza el sinsentido.” (Pereda,
1999, p. 17).

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 169

categorias que forman parte directa del pensamiento y de la configuracion de la
realidad. Como formas que, al adquirir su contenido con las mismas determinacio-
nes del pensamiento que va produciendo el movimiento de la realidad, son parte
integrante y operante del pensamiento y de la realidad misma. Esta es una l6gica
onto-l6gica. Es el mismo movimiento que produce el pensamiento en sus distintas
determinaciones y que se manifiesta en la realidad. Hay que advertir que no todas
las categorias, ni todas las partes que integran esta logica pueden ser entendidas
de modo mecanico y lineal ni tampoco se producen de modo espontaneo o de la
nada. En todo caso, lo que Hegel trata de explicar es el movimiento mismo de la
realidad en su despliegue a través del pensamiento, de su categorizacién, a través
de lo légico. Lo I6gico en Hegel es, ese sentido, el pensamiento que da cuenta de
la realidad en su movimiento inmanente. Aun en su filosofia del espiritu, Hegel
acude a estas categorias, dado que el mundo del espiritu también contiene el
pensamiento categorial que permite configurar lo propio del espiritu: lo humano.
De hecho, la l6gica de Hegel no es de categorias aisladas, sino de categorias en
relacion. Entonces, es por ello que acudamos a algunas categorias légicas que
contribuyen a comprender la articulacién de la relacién de fundamento, intersubje-
tividad y reconocimiento.

Hegel en el primer momento de la doctrina del ser, que es el primer momento de
su légica, parte de lo mas indeterminado, lo mas pobre en determinaciones, pero
ha llegado el momento en el que ya se han producido las determinaciones del ser
y al haberse agotado este despliegue se da paso a una etapa en el que el movi-
miento de negacién y determinacion es ahora dentro de un ser con interioridad,
que contiene sus propias determinaciones y, sobre todo, que es mediacion como
negatividad que se pone a si misma en la forma de reflexion. La mediacion a tra-
vés de la reflexion es lo propio de la esencia. Un fundamento solamente puede ser
existente a partir de las determinaciones de la propia esencia. En el ser no habia
ni fundamento ni realidad efectiva al no haber un recorrido dialéctico a través de la
mediacion esencial como reflexion que tiene como punto de partida el mismo refle-
jarse de las determinaciones desde su ser en si tal como aparecen y existen. La

esencia como momento inicial es la reflexién en si: “la esencia es el ser que ha ido

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 170

adentro de si, es decir, que [ahora] la simple referencia a si del ser es esta [mis-
ma] referencia [pero] puesta como la negacién de lo negativo, como mediacién de

si, dentro de si, consigo” (Hegel, 2017b, p. 293).

1.2. Las categorias de reflexion

El pensamiento tiene a la reflexibn como primer momento de la esencia y contiene
a la identidad y a la diferencia como categorias de la reflexion y del fundamento
como la disposicion para adentrarse en la operacién de las categorias que nos
permiten dar cuenta del sentido del pensamiento mismo y de la existencia de una
realidad efectiva, es decir, con elementos categoriales del pensamiento para com-
prender el sentido I6gico de una realidad que es actual y existente, es decir, con-
ceptual, y por tanto, intersubjetiva.

La primera forma de la identidad es la que se produce cuando “la esencia parece
dentro de si 0 es pura reflexién; de este modo es solamente referencia a si, no
como inmediata, sino como reflejada; es identidad consigo.” (Hegel, 2017b, p.
297). La esencia como referencia a si misma en forma reflejada como reflexion
significa que contiene la condicién de ser idéntica a si misma. Esta es la identidad
gue produce la esencia al referirse a ella misma en su reflexion. Entonces la iden-
tidad es reflexion sobre si misma como reflejo interior y este reflejo es reflexion
sobre si, es decir, como negatividad que de inmediato se refiere sobre si por la
mediacién esencial de la reflexion, lo cual implica que la identidad niega abstrac-
tamente toda diferencia, pues es solo relacion consigo misma. Hegel nos aclara
que “esta identidad es formal o identidad del entendimiento en tanto él se hace
firmemente a ella haciendo abstraccién de la distincion [diferencia]” (Hegel, 2017b,
p. 297).

Esta identidad formal es la que parte de abstracciones que simplifican algo que
bien puede ser concreto y rico en determinaciones y lo reduce a uno solo de sus
aspectos o también a partir del analisis que se empefia en fragmentar lo que de
suyo es a la vez unitario y multiple, y a través de su dispersion procede a prescin-
dir de algunas partes que conforman la multiplicidad del ser. Hegel cuestiona a
fondo los principios l6gicos formales que niegan la relacidn y la diferencia, en es-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 171

pecial, en este momento, se concentra en el principio de identidad. Hegel trata de
mostrar que es un principio carente de fundamento, ya que el fundamento que lo
eleva a principio universal y necesario se muestra como vacio al querer partir de
un absoluto abstracto y carente de determinaciones del pensamiento. Mas bien el
proceder del principio formal de la identidad es a través del pensamiento abstrac-
to, pues se instala en la identidad formal del entendimiento que separa y distancia
a la identidad de la diferencia. Lo que Hegel intenta es otorgar a la identidad mas
que la simple referencia absoluta, abstracta y vacia de una identidad formal. Es
decir, lo que Hegel pretende es tratar de mostrar qué es la identidad conceptual-
mente y no desde el entendimiento aislante y reduccionista. De lo anterior se pue-
de entender mejor como el entendimiento al no poder conceptuar la identidad y
tampoco puede explicar la diferencia, no es capaz de demostrar de dénde salen
las categorias légicas y como se relacionan en su propia relacion a partir de sus
determinaciones.

En la doctrina de la esencia, que es dénde se realiza esta dialéctica de la identi-
dad-diferencia, nos encontramos ante la superacion del ser por parte de la esencia
que primeramente se presenta como apariencia que no es externa a si misma o
diferente de la esencia, pues es el ser que es referencia a si mismo como lo nega-
tivo consigo mismo o su negatividad interna. La mediacién de la reflexién respecto
a su ser es el reflejo de su propia negatividad contenida en si. La identidad es la
forma en la que se presenta la esencia como reflexion hacia si misma, esa auto-
rreferencia de la identidad como reflexion interna es la superacién del ser inmedia-
to e inesencial, pero Hegel senala que aun la esencia como identidad autorrefe-
rencial, al igual que el ser inmediato, es una abstraccion de la referencia a si, ya
que esta interioridad sera realmente plena cuando se pase a la légica subjetiva, es
decir, al concepto.

Por ello Hegel senala: “la distincion [diferencia] respecto del ser inmediato la cons-
tituye esa reflexion, su parecer [o brillar] dentro de si, y ésta, [la reflexidén] es la
determinacién de la esencia” (Hegel, 2017b, p. 293). Por otra parte, la identidad
también contiene, en un primer momento, las determinaciones del ser, por prove-

nir de éste, pero tales determinaciones se consideran por su inmediatez como aje-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 172

nas y externas a la esencia, es decir, como inesenciales. Pero hay que tener pre-
sente que la esencia “tiene en ella misma lo negativo de si, la referencia-a-otro, la
mediacion [Vermittlung].” (Hegel, 2017b, p. 295. Por lo que estas determinaciones
inesenciales del ser son también puestas por la esencia al ser ella misma quien se
proporciona la mediacién dentro de si misma y por ello “posee, por consiguiente,
lo inesencial como su propia apariencia en ella misma” (Hegel, 2017b, p. 295). De
esta manera la diferencia, también a partir de esta mediacion interna de la identi-
dad, participa de la propia identidad, es parte de ella en su inmediatez proveniente
del ser. A esto Hegel nos aclara diciendo lo siguiente:

[...] por todo ello, la esfera de la esencia deviene asi un enlace, todavia
imperfecto, de la inmediatez y la mediacion. En ella todo esta puesto de
tal manera que se refiere a si mismo y al mismo tiempo se ha ido mas
alla [de si]; todo esta puesto como un ser de la reflexion, un ser en el

que parece un otro y que parece en otro. (Hegel, 2017b, p. 295)

Hegel también cuestiona que el principio formal de identidad pretenda que todo es
idéntico consigo mismo, ya que la misma proposicién requiere la distincién entre
sujeto y predicado, y el mismo predicado sefala la evidencia de que no es idéntico
con el sujeto al querer que A=A se cumpla. El predicado representa determinacio-
nes que son diferentes al sujeto y que muestran que la identidad formal del mismo
no se logra. Con la identidad formal no puede conseguirse mas que la simple tau-
tologia sin referencia a ningun otro diferente, pero como pretendido principio im-
prescindible y presupuesto de la realidad se vacia de fundamento porque no pue-
de dar cuenta de la experiencia sin referirse a lo contrario y a los diferentes conte-
nidos en las multiples determinaciones de la realidad, y que son contenidos que
relacionan a la identidad con su diferencia interna como reflexion. Esta es una
manera de esclarecer como la légica formal se permanece limitada en su campo y
no puede dar cuenta de la realidad en sentido ontoldgico. Cuando un principio co-
mo el anterior pretende dar cuenta de la realidad se encuentra en sus propios limi-
tes formales y, de este modo, no puede actuar sin estar exento de contradiccio-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 173

nes. Lo que a fin de cuentas Hegel nos quiere decir es que este principio, aunque
es l6gicamente importante y necesario en su aspecto formal, no es suficiente para
dar cuenta de la identidad en su relacién con la diferencia y a su unidad como fun-
damento. De este modo, la esencia es identidad consigo misma y sin determina-
cidbn externa mas que su mediacion reflexiva interna como identidad, pero esa
simple identidad consigo misma es la reflexiébn que contiene su determinacion en
la diferencia dentro de si misma.

Pasemos ahora al siguiente momento categorial que corresponde a la diferencia.
La identidad es quien pone por medio de su actividad negativa reflexiva su deter-
minacidén que es la diferencia en si misma: “la esencia es meramente pura identi-
dad y parecer dentro de si misma en tanto ella es la negatividad que esta refirién-
dose a si y es asi el repelerse de si por si misma; contiene, por tanto, esencial-
mente la determinacion de la distincion [diferencia, Unterschied]” (Hegel, 2017b, p.
299). La mediacion que se suscita en la esencia como identidad es producto de su
mismo ponerse como negatividad; la identidad través de la negatividad de la refle-
xibn como momento determinante da como resultado su ser otro, la no identidad:
la diferencia. Hegel sefala el papel central de la negatividad, que es el que en re-
lacion a la identidad juega la diferencia: “la negatividad es, a la vez que referencia,
distincion [diferencia], ser puesto, ser mediado.” (Hegel, 2017b, p. 299). Ya veia-
mos que la identidad era ante todo la esencia misma y no todavia determinacién
de ésta. Sin embargo, de esta manera el diferenciar se presenta aqui como nega-
tividad que se refiere a si misma; un ser que no tiene su ser en otro sino en si
mismo. Por consiguiente, se presenta aqui la diferencia que se refiere a si misma,
es decir, la diferencia reflejada, que es una diferencia que se refleja en el otro.

En el paragrafo 117 de la Enciclopedia Hegel sefala que, de acuerdo al entendi-
miento, la diferencia puede ser una diferencia inmediata, lo diferente indiferente; la
reflexion extrinseca que proviene de afuera y que prescinde de lo otro: a ello He-
gel le llama diversidad (Verschiedenheit). Con ello se cae en una separacion del
entendimiento que no sabe dénde colocar la facultad que permita entender y co-
nectar, mas no conceptualizar, la relacion de las representaciones que se presen-

tan como diversas. Esa facultad “conectora” ;0 esta en el entendimiento o en los

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 174

sentidos?, se pregunta la filosofia de la reflexion procediendo de acuerdo a su tipi-
co modo de separar lo que de suyo estad en relacion, aparte de colocarse afuera
del proceso mismo de las determinaciones, estableciendo con ello distinciones
externas. La separacién que establece el entendimiento formal la llevan a tratar la
identidad y la diferencia de modo externo. En esta simplificacion de la relacion ca-
tegorial 16gico-dialéctica de la identidad y la diferencia, se sefiala que la identidad
viene siendo la igualdad y la diferencia la desigualdad, las cuales transitan carriles
separados y sin relaciéon inmanente. Por lo que la desigualdad es diferencia extrin-
seca y lo mismo sucede con la igualdad como identidad, la cual también es extrin-
seca. La igualdad y la desigualdad, al igual que la diversidad, permanecen en una
indiferencia reciproca. Cada una de ellas es igual a si misma. Con lo que la dife-
rencia ha desaparecido y lo que queda es una disolucion de esa relacién extrinse-
ca al fundirse ambas en su igualdad indiferente. De este modo la relacién identi-
dad-diferencia desaparece, aunque sélo formalmente por el mismo proceder del
entendimiento. Hegel también sefala el principio leibniziano de los indiscernibles
como otra manera de atender la diferencia (Hegel, 2011, p. 467 y ss; Hegel;
1970c, p. 47 y ss; Hegel, 2017b, p. 301), pero no como diferencia sino como diver-
sidad senalando que todos los entes o cosas son diversos, por lo cual “no hay dos
cosas que sean completamente iguales entre si” (Hegel, 2017b, 301). En este
principio la diversidad tiene que referirse a su relacién con el algo y con todos. Es-
ta diversidad pasa a ser diferencia determinada que significa que posee su propia
determinidad intrinseca. Es asi que la diversidad deviene diferencia de si mismo
por la diferencia que el si mismo contiene como negatividad en su relacién con el
otro como determinacion.

El tercer momento de la dialéctica identidad-diferencia es la contradiccion. En la
contradiccién cada uno de los momentos tiene en si mismo la relaciéon con su otro.
Cada uno es al mismo tiempo él mismo y su otro, es él mismo y el otro de si mis-
mo, y que es él mismo. Ahi se da la unidad de lo positivo y lo negativo. La contra-
diccion consiste en la reflexién que se esta excluyendo a si misma. La reflexion
gue se excluye es también reflexion que pone y opone. Por lo cual se transfiere a

su contrario, pues no puede permanecer encerrada en si misma, ya que contiene

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 175

el constante ir y venir de los opuestos. La contradiccion es la identidad de la iden-
tidad y la diferencia. La contradiccion es la superacion de la identidad y diferencia.
De este modo, “la alteridad surge de la propia identidad, aunque —segun Hegel—
sea tan originaria como ésta: la una no puede concebirse sin la otra, pues compar-
ten ambas el mismo fundamento, que es la contradiccién” (Alvarez, 1994, p. 518).
En la contradiccion se esta en camino al fundamento, que tiene a su vez a su fun-
damento en el concepto que es el reconocimiento de la identidad y la diferencia en
la libertad espiritual.

1.3.  Fundamento y realidad efectiva

Hegel hace una distincién sobe el fundamento y que consiste en que el fundamen-
to para ser fundamento se tiene que sostener como tal, y eso se resuelve, o cuan-
do el pretendido fundamento se va a pique o perece (zugrunde geht), o cuando se
ha obtenido un fundamento. El fundamento es la resolucion de aquel incesante
desaparecer de los opuestos, pero que puede terminar con el declive del resultado
de la oposicion de contrarios. Es decir, que puede irse a pique o ser derrotado
dentro del proceso dialéctico, lo cual implica que la dialéctica no es lineal ni es una
superacion (Aufhebung) permanente en sentido de progreso como algunos pien-
san. Pero la salida positiva es la de ya sea obtener un fundamento, una indepen-
dencia de la reflexién: el autofundarse o que el fundamento no lo sea, que quede
en la mera contradiccion. Esta es la raiz de todo movimiento, pues solamente a
través de la contradiccion es como se tiene la actividad e impulso.

Es necesario sefalar que para Hegel el fundamento no esta afuera de lo funda-
mentado. No puede haber una fundamentacion exterior, o, dicho de otro modo, no
puede haber un fundamento afuera de lo que se supone es algo fundamentado.
Solamente se puede fundamentar lo que se encuentra en lo fundamentado, si no,
no es fundamento. De este modo, el fundamento se autofundamenta a si mismo,
no requiere que se le fundamente desde afuera, pues él mismo lo hace dentro de
si. Hegel nos habla de tres momentos del fundamento: fundamento formal, funda-

mento real y fundamento integral.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 176

1) El primero es un fundamento abstracto y meramente formal, el cual
carece de contenido: es un fundamento indeterminado. Es un fundamento
detenido que requiere de las determinaciones que le impriman el movimien-
to que lo impulse a dejar su condicién abstracta y le otorgue la actividad
que le permita adquirir contenido. Para ello necesita de la negacién o de-
terminacion que lo impulse al movimiento.

2) Ahora es el momento del fundamento real, en este fundamento lo
fundamentado se presenta como externo, lo mismo sucede con el funda-
mento que se presenta como determinacion externa a lo que fundamenta,
con lo que, al establecer el fundamento, lo fundado resulta inesencial o
ajeno al fundamento.

3) Por su parte, el fundamento integral consiste en la unidad del funda-
mento formal y el fundamento real en esa negatividad determinante que es-
ta dentro del mismo fundamento y que es también su propio contenido, con
lo que el fundamento tiene dentro de si lo que fundamenta, no le es ajeno,
dado que se autodetermina: se autofundamenta. Hay, por consiguiente, una
unidad entre fundamento y lo fundado.

Para Hegel, ademas, un fundamento requiere ser existente porque Unicamente lo
que es existente puede llegar a ser fundamento. Es decir, para que se dé la condi-
cién de ser fundamento se requiere la unidad entre esencia y existencia. Entre
pensamiento y realidad. Si no se cumplen ambas condiciones no hay fundamento,
o bien, al carecer de existencia aquello que se pretende elevar al rango de funda-
mento simplemente se pierde su condicién de fundamento.

La “existencia” (Existenz) es condicion para que algo pensado pueda ser, ademas,
real, es decir, algo concreto en la realidad actual. Hegel establece que si lo que se
pretende como fundamento no es existente, entonces, no puede ser real, y, al no
ser real, no puede ser fundamento de nada. Se queda vacio de contenido concreto
existente. Es pura formalidad sin materia, condicién que si no se cumple no hay
existencia. De ahi la importancia de la categoria de existencia, dado que si no se

cumple con la condicién de existencia no podemos acercarnos al siguiente mo-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 177

mento esencial. Con lo que el irse a pique se podria verificar constatando que no
hay existencia de lo que se creia que funcionaba como fundamento. De ahi que la
existencia sea la verdad del fundamento. Pero, asi mismo, la verdad de la existen-
cia descansa en la siguiente categoria: la realidad efectiva o efectividad (Wirkli-
chkeit).

La realidad efectiva es la realidad en sentido fuerte, en la que la reflexion de la
esencia esta plenamente presente. Es la realidad en donde se actualiza la realidad
misma. Es la unidad de la esencia con la existencia. Entonces, en la realidad efec-
tiva la forma contiene su materia, su contenido; es decir que, esencia y existencia
son la unidad de la realidad efectiva. Esencia sin existencia es pura forma y exis-
tencia sin esencia es contenido vacio. La realidad real requiere de estas dos con-
diciones, si no estamos hablando de una realidad incompleta o aparente o dicho
de otro modo: una realidad inesencial o una realidad inexistente. De este modo el
fundamento, si es que es fundamento, se verifica en y por la realidad misma como

fundamento existente, si no, no es fundamento.

1.4. Interaccidn, intersubjetividad y concepto

Al final de la doctrina de la esencia se halla la parte dedicada a la relacién absolu-
ta o de las categorias de relacién (Franco, 2007; Gémez Pin, 1978; Wall, 1983), en
la cual tenemos a la sustancia como una de las categorias de relacion junto con la
causalidad y la interaccién. En esta uUltima categoria, que es deducida a partir de
las otras dos, y en la que hay un intercambio e inversion entre causa y efecto, se
produce, segun nos indica Valls Plana un “lazo interactivo [que] es identidad aun
latente con la otra sustancia, que, como tal identidad de las dos, es el momento
vinculo de necesidad, pero que sera pronto [...] concepto libre” (Valls Plana, 1999,
p. 136). Pero antes de llegar al concepto Hegel (2017b, p. 343) realiza, lo que se-
fiala Valls Plana como “la auténtica deduccién dialéctica desde la sustancia nece-
saria al concepto libre, siendo el término medio de la deduccién la infinitud” (Valls
Plana, 1999, 136). Ademas, la dialéctica de las categorias de relacién ya contiene
la intersubjetividad de la relaciéon que aparece como interaccion y que después en

el espiritu sera en forma de reconocimiento intersubjetivo de autoconciencias

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 178

(Franco, 2007). La verdad dialéctica de la reflexion es la relacién que en este mo-

mento aparece en forma de interaccion.

“La interaccién [...] es solamente sentar que la autosuficiencia es la infinita
referencia negativa a si; [referencia] simplemente negativa en la que distin-
guir y mediar se convierten en una originariedad respectiva de realidades

efectivas autosuficientes” (Hegel, 2017b, p. 343).

Cuando Hegel habla de “realidades efectivas autosuficientes” esta adelantando lo
que vendran a ser las autoconciencias que se reconocen en un mundo espiritual y
que en las categorias de relacién se produce como la relacion de la interaccién de
sustancias que buscan lograr su autosuficiencia “como infinita referencia negativa
de si” (Hegel, 2017b, p. 299; Valls Plana, 2000, p. 226). Tales sustancias tienen su

verdad en el concepto:

Esta verdad de la necesidad es asi la libertad, y la verdad de la sustancia
es el concepto: [es] la autosuficiencia que es el repelerse a si misma hacia
distintos autosuficientes, en tanto este repelerse es idéntico consigo y este
intercambio que permanece cabe si solamente es [intercambio] consigo
(Hegel, 2017b, p. 354).

Continuando con los pasos del transito de la sustancia al concepto subjetivo en la
Enciclopedia, ya se avizora el “espiritu” como la necesaria negatividad de la auto-
actividad de subijetividades en relacidén. La intersubjetividad de las categorias de
relacion da paso a la relacién intersubjetiva espiritual (Hésle, 1988, p. 381 y ss;
Ikdheimo, 2000).

En el transito de las categorias de relacién al Concepto (Begriff) se puede estable-
cer que la relacién es producida en la interaccién y también del concepto es rela-
cién con otro en forma de intersubjetividad (Hésle, 1988; Valls Plana, 1999; Theu-
nissen, 1980). De este modo, bajo el andlisis interpretativo de Valls Plana, los pa-
ragrafos 157 y 158 de la Enciclopedia son la clave légica inicial del desarrollo del

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 179

reconocimiento intersubjetivo (Valls Plana, 1999, p. 137). Este mismo plantea-
miento dialéctico intersubjetivo, como se vera mas adelante, es también efectuado
en la relacién de autoconciencias. Y para ello Hegel echa mano de un concepto
que aborda el momento de la relaciéon entre subjetividades y de sus condiciones
ético-politico-sociales, tal concepto es el concepto de reconocimiento.

2. El Concepto de Reconocimiento en Hegel
Para Hegel es necesario reconocer la actividad intersubjetiva con el otro que no
S0y yo y, sin embargo, es otro yo en su identidad y diferencia: el espiritu. El reco-
nocimiento implica este camino que comienza por el saber de mi mismo como
otro, como otro yo dentro de un ambito social en el que soy distinto al otro, pero
también soy otro: el espiritu. Ademas, es también la capacidad de ponerme en el
lugar del otro, cuando me torno mi propio objeto implica la duplicacién de la con-
ciencia porque sé de mi mismo. Esta condicién es una condicién humana, de su
condicion intersubjetiva que no es una continuidad de la filosofia subjetivista de la
identidad abstracta sino su correccion (Williams, 2012, p. 42), o del desarrollo de
una libertad comunicativa (Theunissen, 1980, p. 456). Pero antes de abordar di-
rectamente el concepto de reconocimiento en Hegel es necesario explicar el desa-

rrollo de la conciencia.

2.1. Conciencia, representacion e identidad

La representacion es una facultad del entendimiento diria Kant, pero mas bien se-
ria lo que coloca en sus limites a la razén subjetivista diria Hegel; pero ¢qué es
una representacién? La representacion para Hegel, y siguiendo a Kant, es el desa-
rrollo de una imagen mental de un objeto que comienza con la intuicién, dando pie
a una imagen que guarda o internaliza la conciencia (recuerdo, Erinnerung) en la
memoria (Das Gedéchtnis), ademas de la imaginacion que reproduce dichas ima-
genes, simbolos, etc. Es también una actividad y actitud psicoldgica, epistémica;
pero ademas es una determinacion ontolégica del ser social, de la objetividad pro-
pia de la realidad efectiva. Se dird que es natural, pero es mas bien social, e impli-

ca la constitucion de si mismo, de la conciencia, de ser sujeto, qué clase de sujeto

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 180

se es. Son, entonces, estos los elementos configuradores centrales de la estructu-
ra de la conciencia del individuo. Es necesario afiadir que las imagenes de la re-
presentacién también implican el inconsciente, tal como aparece en la siguiente
cita de la Filosofia real (Hegel, 1987; Hegel; 2008).

Esta imagen le pertenece, se halla en su posesion, él es su duefio se guar-
da en su tesoro, en su noche; la imagen es inconsciente, es decir, no se
destaca como objeto de la representacion. EI hombre es esta noche, ésta
vacia nada, que en su simplicidad lo encierra todo, una riqueza de repre-
sentaciones sin cuento, de imagenes que no se le ocurren actualmente o
que no tiene presentes. Lo que aqui existe es la noche, el interior de la na-
turaleza, el puro uno mismo, cerrada noche de fantasmagorias: aqui surge
de repente una cabeza ensangrentada; alli otra figura blanca, y se esfuman
de nuevo. Esta noche es lo percibido cuando se mira al hombre a los 0jos,
una noche que se hace terrible: a uno le cuelga delante la noche del mundo
(Hegel, 2008, p. 154; Hegel, 1987, p. 172).

Me he detenido en este punto porque tal vinculacién entre conciencia e incons-
ciente son parte de una unidad que es la conciencia de un yo, y del no saberse el
objeto de si mismo como autoconciencia, pero que, ademas, configura la vida in-
terna del yo, y que en Hegel es presentado como un momento caoético, perturba-
dor y de violencia, casi insondable para la conciencia misma. La presentacion de
la imaginacion es también una punto de partida propio del idealismo de Kant y Fi-
chte, quienes recurren a la imaginacién como elemento basico de la representa-
cién y del entendimiento: en el caso de Kant del yo de la unidad sintético-
trascendental de la apercepcion y del juicio estético (Kant, 2009; Kant, 2003), y en
el de Fichte (Fichte, 1984), como el comienzo préactico del yo absoluto como el
ponerse a si mismo que da paso al yo finito, como si hubiera una acomodacién u
orden de categorias que comienzan a operar sin sobresalto alguno. Aunque, de
cualquier modo, el presentar a la imaginacién del yo y sus intuiciones como prime-

ra determinacion de la conciencia tiene una explicacion basica: el comienzo por lo

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 181

mas abstracto de la conciencia. La formulacion hegeliana sobre la imagen (Bild)
nos indica algunos aspectos de los procesos internos del yo como la primera parte
de la representacién (Vorstellung), pero también explica que la generaciéon de
imagenes mentales interiores subjetivas forman parte, a su vez, de un proceso de
objetivacion o exteriorizacion, lo cual lleva no nada mas a hablar de vida interna de
la conciencia, sino a la actividad externa que genera dicha conciencia en su rela-
cion con la actividad del espiritu y de otros sujetos, aunque presentada de un mo-
do tan abstracto que ni siquiera se plantea como relacién intersubjetiva, mas bien
como negatividad interna del primer instante de la representacién, en este caso a
través de la imaginacién. En dicho proceso todavia no le queda claro a la misma
conciencia cémo es que se encuentra inmersa en tal confluencia de imagenes que
parecen inconexas e indescifrables para ella misma. Es decir, el saber de si mis-
mo es muy pobre y poco esclarecido como reflexién, pero de cualquier modo, la
referencia al saber de si de la conciencia se refiere también al saber de otro como
saber de mi mismo en lo otro, como la relacion de la identidad de la identidad y de
la no identidad, es decir, de la diferencia, planteada en el escrito sobre la Diferen-
cia entre los sistemas de filosofia de Fichte y Schelling (Hegel, 1999), que preten-
de superar los limites impuestos por el entendimiento que no considera la otredad
intrinseca de la subjetividad en su saber de si.

Ello lleva a que Hegel plantee que el desciframiento de imagenes e intuiciones de
la conciencia requieren de una condicién universal del espiritu que seria el signo
(Zeichen), el signo como aquel elemento mas basico que al memorizar, identificar
y significar a las cosas lleva al hecho de nombrar, lo cual es el comienzo del len-

guaje:

Hasta ahora el yo es interioridad inmediata; pero tiene que acceder también
a la existencia, hacerse objeto, esa interioridad tiene que invertirse hacién-
dose externa: vuelta al ser. Esto es el lenguaje como la fuerza de poner
nombre. La imaginacién soélo da una forma vacia, la designa, sienta la forma

como algo interior; el lenguaje, en cambio, sienta algo que es. Este es pues

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 182

el verdadero ser del Espiritu como Espiritu sin mas (Hegel, 2008, p. 156;
Hegel, 1987, p. 175).

La imaginacion tiene la funcién dentro del yo de ser una forma, pero sin contenido
objetivo ni existencia que alcance una realidad del ser espiritual. El contenido que
otorga esa objetividad, ese hacerse objeto como ser de si, a la vez que participa
de la conformacién del objeto, es, en este caso, el lenguaje como elemento espiri-
tual real. Por lo que habria una relacion de subjetivacién/objetivacion humana co-
municativa que se alimenta dentro de proceso en el que el re-conocerse a si mis-
mo, encierra el acto de reconocerse en el otro y viceversa. Este es un primer paso

en la conformacién de la conciencia bajo parametros intersubjetivos.

2.2. Conciencia y reconocimiento en la Fenomenologia del espiritu

En el capitulo IV de la Fenomenologia del espiritu Hegel explica el desarrollo de la
conciencia desde el reconocimiento. Hegel, en un primer momento, nos dice que
es la misma conciencia en su despliegue cognitivo interno y relacién con el objeto
(la experiencia) la que conforma su propio objeto al contener el saber que permite
dudar y adquirir certeza. Ya no se trata de que la conciencia busque un objeto
afuera de ella, sino que ella se ponga como objeto de su propio saber. De este
modo logran coincidir objeto y saber en el en si y en el ser para otro. Eso significa
que el acto de la experiencia de la conciencia que se refiere al saber de si mismo
implica una relacién de negatividad con el objeto (el ser para otro); aunque en este
caso la relacién que contiene tal negatividad es efectuada internamente, lo cual
significa que la relacién de la conciencia con su saber teniéndolo como objeto pro-
duce que la conciencia se objetive para si misma, que sea ella su objeto como su
opuesto, su otro de si: la relacion sujeto-objeto que se manifiesta al interior de la
conciencia (el en si) y que es el producirse de la autoconciencia (el ser para otro).

Hegel senala que:

Si llamamos concepto al movimiento del saber y objeto al saber, pero como

unidad quieta o como Yo, vemos que, no solamente para nosotros, sino para

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 183

el saber mismo, el objeto corresponde al concepto. O bien, si, de otro modo,
llamamos concepto a lo que el objeto es en si [an sich ist] y objeto a lo que
€s como objeto o para otro [flr ein Anderes], vemos que el ser-en-si y el ser
para otro son lo mismo, pues el En-si es la conciencia; pero es también
aquello para lo cual es otro (el En-si); y es para ella para lo que el en-si del
objeto y el ser del mismo para un otro son lo mismo; Yo es el contenido de la
relacion y el relacionar mismo; es él mismo contra otro y sobrepasa al mismo
tiempo este otro, que para él es también sélo él mismo (Hegel, 2017, p. 90;
Hegel, 1970a, p. 137).

El saber tenido como concepto y objeto son tanto el en si y el ser para otro, y a tal

unidad Hegel la llama autoconciencia (SelbstbewuBtsein). El contenido de ese sa-
ber con su objeto como concepto es ella misma: [el] Yo es el contenido de la rela-
cién y el relacionar mismo; es €l mismo contra otro y sobrepasa al mismo tiempo
este otro, que para él es también sélo él mismo (Hegel, 2017, p. 90; Hegel, 1970a,
pp. 137-138) “el yo es el contenido de la relacién y la relacién misma; es él mismo
contra otro y sobrepasa al mismo tiempo este otro, que para él es también sélo el
mismo”. Esta es otra manera de referirse a la unidad de la conciencia como auto-
conciencia. Pero el proceso de constitucion de la autoconciencia tiene que ir a un
momento todavia mas basico que el que parecia suponer el de la instancia del
saber y el concepto como certeza y verdad de la autoconciencia:

Es una autoconciencia para una autoconciencia. Y solamente asi es, de he-
cho, pues solamente asi deviene para ella la unidad de si misma en su ser-
otro; el Yo, que es el objeto de su concepto, no es de hecho objeto; y sola-
mente el objeto del deseo es autosuficiente, pues este objeto es la sustan-
cia universal inextinguible, la esencia fluida igual a si misma. (Hegel, 2017a,
pp. 94-95; Hegel, 1970a, pp. 144-145)

La argumentacion hegeliana de la conformacion de la autoconciencia como agente

0 sujeto en relacion se presenta como una unidad conceptual en la que se desta-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 184

can explicitamente los conceptos de espiritu (Geist), autoconciencia y reconoci-
miento (Anerkennung). Esa es la base conceptual en la que se desarrolla la dialéc-

tica del reconocimiento en el capitulo IV:

En cuanto una autoconciencia es el objeto, ese objeto éste es tanto Yo co-
mo objeto. Aqui esta dado ya para nosotros el concepto del espiritu. Mas
tarde vendra para la conciencia la experiencia de lo que el espiritu es, esta
sustancia absoluta que, en la perfecta libertad y autosuficiencia [Selbstén-
digkeif] de su contraposicién, es decir, de distintas conciencias de si que
son para si, es la unidad de las mismas: Yo es Nosotros y Nosotros, Yo
[lch, das Wir, und Wir, das Ich ist]. (Hegel, 2017, p. 95; Hegel, 1970a, p.
145)

El espiritu, nos dice Hegel, es la unidad que conforma a la autoconciencia, el yo
qgue es el nosotros y el nosotros que es un yo, es decir, la intersubjetividad de au-
toconciencias en su sentido universal y, a su vez, dentro de una comunidad real
de sujetos. La particularidad del ser viviente como ser autoconsciente es también
una relacién de seres que participan de una misma condicién basica: son seres
autoconscientes que para seguirse constituyendo como tales requieren de la rela-
cion con el otro, la cual los coloca como eso: como seres que son autoconscien-
tes. Porque la negatividad respecto a si mismos requiere de la negatividad externa
gue es comun a ellos: su otro yo, la otra autoconciencia. De esta parte resalta que
para Hegel lo esencial esta en el sujeto, pero no en lo que se entiende bajo las
filosofias del entendimiento como lo que seria un sujeto abstracto, aislado, subjeti-
vista o solipsista, sino que para Hegel la nocién de sujeto abarca la relacién dialéc-
tica de subjetividades autoconscientes que interactian intersubjetivamente (Valls
Plana, 1994). Por eso podemos establecer que la relacién de autoconciencias que
se da en este primer momento de la relacion de subjetividades es en si mismo un
paso fundamental en la conformacién del concepto del espiritu, y que ademas tal
espiritu requiere y consiste en una relacion intersubjetiva tan basica como la que

encierra el reconocimiento de autoconciencias. Por lo cual, el espiritu en Hegel es

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 185

espiritu intersubjetivo; y el reconocimiento de subjetividades al que Hegel se refie-
re es el propio de subjetividades en relacién, a lo cual podemos llamar relacion de
reconocimiento intersubjetivo (Siep, 2000, p. 99).

Ademas, nos encontramos con que es a partir del concepto de Espiritu como espi-
ritu intersubjetivo que Hegel presenta a la autoconciencia en su relaciéon con otra
autoconciencia a través de su concepto de reconocimiento. De esta parte resalta
que para Hegel lo esencial esta en la unidad de la autoconciencia como relacién
de sujetos autoconscientes que se configuran como tales a partir de su relacién
intersubjetiva, lo cual implica que son espiritu; ademas de que son sujetos auto-
conscientes que reconocen y que buscan ser reconocidos por otra u otras auto-
conciencias. Se puede apreciar cobmo Hegel ha recurrido a tres pasos conceptua-
les fundamentales que forman parte de un mismo proceso inmanente del concepto

como una “gramatica del reconocimiento” (Quante, 2011, p. 231 y ss.):

1) el concepto de espiritu: «el yo es el nosotros y el nosotros el yo» que nos
indica que ya estamos en los terrenos de la relacion de autoconciencias y de
la intersubjetividad que encierra dicha relacion;

2) después presenta el concepto de autoconciencia como la unidad de la
autoconciencia en su duplicacién y en su relacién con otro;

3) el concepto puro del reconocimiento como la via por la cual la autocon-

ciencia constituye su subjetividad intersubjetivamente: se reconoce en el otro.

Por eso se puede establecer que el reconocimiento al que Hegel se refiere es un
reconocimiento intersubjetivo como principio fundamental de su filosofia del espiri-
tu. El comienzo de este apartado contiene la peculiaridad de partir desde una con-
ceptualizacion que primero nos explica el sentido del reconocimiento intersubjetivo
de autoconciencias en su sentido conceptual o filoséfico, es decir, desde el con-
cepto mismo y que nos muestra como es que el reconocimiento se completa al
darse la reciprocidad entre autoconciencias. En ese tenor, Hegel argumenta a fa-
vor de una realizacion de la autoconciencia o de lo que él llama el ser en si y para

si (an sich und fir sich) que se lleva a cabo a partir del reconocimiento de que to-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 186

da autoconciencia es en si y para si porque ya es también para otra autoconcien-
cia: “La autoconciencia es en si'y para si en cuanto que y porque es en si y para si
otra autoconciencia; es decir, s6lo en cuanto se la reconoce. El concepto de esta
unidad de la autoconciencia en su duplicacion [...]” (Hegel, 2017, p. 95; Hegel,
1970a, p. 145). En este parrafo Hegel argumenta sobre como el mutuo reconoci-
miento es constitutivo de la autoconciencia. De cédmo el concepto de reconoci-
miento significa pasar de una conciencia objetual a una autoconciencia que se
halla en relacién reciproco con otra autoconciencia y que dicha relacién las consti-
tuye como autoconciencias. La autoconciencia es recognitiva, es decir, se recono-
ce a si misma al reconocer a otro, al contener en ella misma el saber de si como el
saber de su otro y al ser ella misma en su otro, Por lo cual hay una unidad concep-
tual de la identidad de autoconciencias en su diferencia, o sea, siendo ellas mis-
mas en su ser otro, pero como independientes en relacién mutua y vinculante. Pa-

ra ello hay un doble sentido o doble transicion (Williams, 2007).

1) En el primer doble sentido de esta duplicidad de autoconciencias vemos
que, en primera instancia, la autoconciencia ha salido de si misma perdiéndo-
se en el proceso, pues ahora se encuentra como otra esencia, distinta a la que
originalmente era antes del inicio de esta dialéctica.

2) El segundo momento de este primer doble sentido conlleva la superacion
de lo otro (la otra autoconciencia), pues para la autoconciencia lo otro tampoco
representa lo esencial, pero esto lleva a la autoconciencia a verse reflejada a
si misma en lo otro. Esto conduce a la autoconciencia a superar a su ser otro,
aunque la autoconciencia se ve a si misma en aquel otro. Y en una segunda

instancia hay un nuevo doble despliegue:

1) En el segundo doble sentido la autoconciencia pretende superar su ser
otro independiente, es decir, a la otra autoconciencia como ser indepen-
diente; o, dicho de otra manera, una autoconciencia tratara de superar a

otra autoconciencia con la finalidad de autoafirmarse como esencia ante si

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 187

misma y ante la otra. Con ello la autoconciencia consigue la certeza de ser
esencia y de no depositar esa esencia en el otro, es decir, de ser indepen-
diente o autosuficiente.

2) Pero el segundo momento de este segundo doble sentido le muestra a
la autoconciencia que al pretender superar al otro se esta superando a si

misma, ya que ese otro es ella misma.

Es decir, ambas son lo mismo: autoconciencias: Yo y nosotros: espiritu. Represen-
tan la duplicidad que implica devenir autoconciencias. Pero aun no concluye el
doble sentido o doble transicién de este despliegue de la duplicidad de la autocon-
ciencia. La superacién de este doble sentido consistird en que la autoconciencia

retorne a si misma. Lo que conlleva dos aspectos:

1) La autoconciencia a través de la superacion del otro se recobra a si misma,
permitiendo que de nuevo la autoconciencia sea igual a si misma;

2) el segundo aspecto consiste en que esta superacién también le permite a la
otra autoconciencia recuperarse, ya que era o estaba en lo otro, es decir, es-
taba fuera de si, pero retorna cada una de ellas a si misma.

Sucede que, ademas, cada una de estas autoconciencias en su hacer (Tun), tiene
relacion con el hacer de la otra y el hacer de ésta con aquélla, es decir, el hacer de
ambas esta relacionado, pero como independientes. Cada una de las autocon-
ciencias realiza su propio hacer y ve en la otra autoconciencia el mismo hacer.
Este seria un hacer que es hacia si mismo, asi como hacia el otro. Y también es
un hacer de lo uno como de lo otro. Existe en ello una tension, un juego de fuer-
zas. Hay dos extremos que son para si y un término medio que es la conciencia
de si. Cada uno de los extremos representa el estar fuera de si. Pero el estar fuera
de si es, simultaneamente, estar en si mismo, porque la conciencia no ha dejado
de estar en ella mientras se ha producido su salir de si. Lo anterior significa que
para estar (mi conciencia) en mi mismo o conmigo mismo tengo que estar, ade-

mas, fuera de mi: en mi otro o respecto a otro. Esta relacién representa la media-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 188

cién de un extremo con el otro extremo como si fuera el término medio de la con-
ciencia de si. Al relacionarme con el otro extremo, es decir, con la otra autocon-
ciencia, me relaciono conmigo mismo, pues tomo conciencia de mi mismo como
autoconciencia, siendo yo una autoconciencia en relacién con otra u otras auto-
conciencias. Es aqui cuando estos extremos se pueden reconocer y se saben que
se estan reconociendo mutuamente; cada uno de ellos se ve reflejado en el otro,
como otro. Necesito reconocer al otro para reconocerme a mi mismo como auto-
conciencia. Este sentido del reconocimiento de autoconciencias tiene un caracter
universal en el sentido de que constituye la estructura de la génesis de la subjeti-
vidad humana (Alvarez, 2001; Alvarez, 2010).

Hegel recapitula lo sucedido al final de esta dialéctica de autoconciencias por el
reconocimiento, en el que la conciencia servil ha dado un paso en su constitucion
como autoconciencia: la formacién y el servicio le ha permitido construir cultura,
pero el temor la hace reconocer en el senor al ser para si, en tanto que ella sigue
en su obstinacién de separar su saber de si como autoconciencia independiente y
sus obras, y que le permitirian ser para si como independiente. Su lugar como
conciencia repelida requiere el desarrollo de la autosuficiencia (Selbstandigkeit)
aunque sea so6lo de modo interno, en una silente formacion que implica el esfuerzo
laboral y el ir tomando conciencia de que sus obras son obras producidas por su
propia actividad como autoconciencia. Su trabajo como esencia negativa que cho-
ca con su ser para si es la determinacion que posibilita que la conciencia caiga en
la cuenta de que hay una instancia que permite relacionar la unidad de la autocon-
ciencia: la infinitud de la autoconciencia como pensamiento: el yo pienso que es
inmediatamente el concepto del yo soy libre, concepto que la autoconciencia hace
suyo. Es la primera determinacion de la autoconciencia que sabe de si como libre,
por lo que es el paso que da inicio al andlisis de las siguientes figuras de la auto-
conciencia: a) estoicismo; b) escepticismo; y c) conciencia infeliz.

Al comienzo del apartado sobre el estoicismo, Hegel indica que “esta libertad de la
autoconciencia, al surgir en la historia del espiritu como manifestacion consciente,
recibié el nombre de estoicismo. Su principio es que la conciencia es esencia pen-
sante [denkendes Wesen]’ (Hegel, 2017, p. 102; Hegel, 1970a, p. 145). Esta con-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 189

ciencia de la libertad produce un pensamiento fundamental que es la negacién de
la relacion sefior y siervo: la condicion universal de la libertad. Hegel dice: “Esta
conciencia es, por tanto, negativa ante la relacion entre dominacién y servidumbre;
su hacer [Tun] no es, en la dominacién, tener su verdad en el siervo ni, como sier-
Vo, tener la suya en la voluntad del sefior y en el servicio a éste, sino que su hacer
consiste en ser libre tanto sobre el trono como bajo las cadenas” (Hegel, 2017, p.
103; Hegel, 1970a, p. 145). Este pasaje permite comprender que la conciencia de
la libertad del estoicismo refiere a la libertad (Freiheit) mas alla de las dos figuras
antagdnicas de la lucha por el reconocimiento, pero sucede que en la conciencia
estoica la libertad permanece en un sentido puro y abstracto, es decir, no sale del
mismo pensamiento y, aunque contenga la superacién de la naturaleza, ésta se
confina dentro de su ser mismo. Por lo que al hablar de libertad no hay mas que
un concepto de libertad que se tiene como autoreferencia interna y ajeno al exte-
rior. Es asi que, aunque hay una forma de la libertad, no hay un contenido, pues el
no ejercicio de la libertad como exterioridad ubica al estoico como un solipsista de
la libertad, pues no aparecen las determinaciones o negatividad que la vayan con-
cretando y, por lo tanto, tal libertad es una libertad abstracta.

La siguiente figura de la conciencia, y que muy importante para este tema, es el
escepticismo, la cual “es la realizacién [Realisierung] de aquello de que el estoi-
cismo era solamente el concepto —y la experiencia real de lo que es la libertad del
pensamiento” (Hegel, 2017, p. 104; Hegel, 1970a, p. 145). Y esto se debe a que el
estoicismo tiene para si la libertad del pensamiento porque “ésta es en si'lo nega-
tivo y tiene necesariamente que presentarse asi” (Hegel, 2017, p. 104; Hegel,
1970a, p. 145). Es decir, la negacion de la que carecia la conciencia estoica si
opera en la conciencia escéptica. Pero resulta que tal determinacion de la libertad
en el escepticismo es la negacién del mundo que habita. El escepticismo es una
actitud epistémica ante las cosas en su busqueda de la verdad de las mismas,
pero por lo cual pone en duda y niega (su negatividad) cualquier posicién ante el
conocimiento. Lo propio del escepticismo es la negacién de las cosas y en ello
consiste su libertad y su certeza, pero también aporta el movimiento dialéctico al

incluir siempre la negacién, que es su proceder. Aunque esta negatividad le lleva a

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 190

contradicciones que no puede resolver. Entre las mas importantes contradicciones
esta el concepto libertad que tiene su movimiento dialectico como negatividad,
pero le falta su nueva positividad para salir de la pura negacion.

Para Alexandre Kojeve (2013, pp. 234-235) el escepticismo contiene una forma de
nihilismo y solipsismo. Kojeve caracteriza a este escepticismo nihilista como pro-
pio del individuo burgués en la sociedad moderna, lo que, ademas, conlleva una
libertad del vacio, que es una libertad negativa o negadora. Hegel es quien explica
a esta forma de libertad nihilista con dichos calificativos en los Principios de la Fi-
losofia del derecho (Hegel, 1999b). Obra en la que afiade que la libertad de la vo-
luntad nihilista es también propia de la libertad tipicamente moderna: el arbitrio o
libertad arbitraria (Willkdr). Este aspecto lo retomaremos en la tercera parte del
texto.

Siguiendo la explicacién de Hegel, la conciencia escéptica no logra salir de esta
contradiccion y se convierte en una conciencia contradictoria que se desdoblara
de tal modo que dara lugar a una nueva conciencia escindida en dos: en una con-
ciencia duplicada, tal conciencia duplicada es la conciencia infeliz que parte de la
certeza de la conciencia en la representacion religiosa: la conciencia infeliz (das
ungliickliche BewuBtsein)

La conciencia infeliz es aquella conciencia que se halla escindida en su interior,
pero que se esfuerza por salir de ella por medio de la reconciliaciéon consigo mis-
ma. Vano esfuerzo de esta conciencia, que representa la distancia insalvable entre
sus dos lados. Las fuerzas propias no le faltan para querer su reconciliacion, que
no se produce puesto que hay una distancia entre su certeza y su verdad, entre su
esencia y lo contingente como conciencia cambiante y a la vez como conciencia
inmutable. Se encierra en estas contradicciones sin resolver su contradiccion in-
terna, por lo que permanece encerrada en la ambivalencia de ser lo uno y lo otro,
y no precisamente cuando ella se lo propone conscientemente, sino que, por el
contrario, ella logra el efecto contrario al que se ha habia establecido, lo cual la
lleva a la afliccion por no lograr salir de la escision interna. Y mas bien buscara

distintas maneras de salir de dicha escision.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 191

Aunque la conciencia infeliz contenga el pensamiento puro de la conciencia como
representacién religiosa, éste no le vale para resolver su contradiccion, que mas
adelante tratara de resolver a través del sentimiento y devocién religiosos como
practica individual de la piedad. Segun Hegel, este ha sido el camino que la con-
ciencia ha seguido desde cierta forma de practicas religiosas dentro del cristianis-
mo y la actitud por la que se ha tratado de resolver internamente, a través de las
obras, lo que se tendria que resolver a través del ejercicio de la razén de una au-
toconciencia (racional) en sentido universal como la unidad de los subjetivo y lo
objetivo. Y no quedarse entrampado en el fervor y el dogmatismo de una repre-

sentacion que conduce a la certeza un tanto incierta de la conciencia infeliz:

El sentido religioso que caracteriza a la conciencia infeliz no es la ultima pa-
labra de Hegel, para quien la expresion mas elevada del saber absoluto no
es la representacion religiosa, sino el concepto filosofico. Si se ha escrito
que la filosofia de Hegel es filosofia de la religion, habria que replicar, por lo
tanto, que se trata de mas bien de la filosofia que muestra la superacién

necesaria de la conciencia religiosa. (Alvarez, 2010, p. 107).

En el saber absoluto (das absolute Wissen), que es la parte ultima del desarrollo
de la autoconciencia en la Fenomenologia hay también una distincion entre la reli-
gién y la filosofia como aquellos momentos que constituyen cada una al concepto
(filosofico) y a la representacion (religiosa). Y uno de los momentos mas altos en
términos de reconocimiento en la Fenomenologia del espiritu es el reconocimiento
en la reconciliacion, la confesion y el perdon (Hegel, 2017b, p. 313 y ss.). La re-
conciliacién con el espiritu solo viene con la reconciliaciéon a través del lenguaje
del perddn. Esa es la forma de reconocimiento que permite al yo ver un horizonte
mas amplio que implica un mundo espiritual que requiere la reconciliaciéon del yo
con el espiritu absoluto como espiritu autoconsciente que reconoce y esta en rela-
cion con otro (Williams, 1992, p. 253 y ss.), es decir, que se reconoce como espiri-
tu intersubjetivo: la conciencia consciente de si y del otro dentro de una comuni-

dad universal del reconocimiento y de la capacidad del lenguaje de la confesion y

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 192

el reconocimiento de la responsabilidad que encierra dicha confesion, del perdon y
la reconciliacion. De la capacidad de unir el sentimiento, en este caso del perddn,
y la razén de la autoconciencia universal que es capaz de reconocer al otro en su

humanidad y en su diferencia.

2.3. Fundamentalismo, libertad y no reconocimiento del otro

Ahora abordo un ejemplo histérico de la insuficiencia de fundamento y que lleva a
una actitud fundamentalista y de negacién del otro. Como se sabe, Hegel suele
echar mano de ejemplos histéricos para exponer su filosofia. En este caso, nos
referimos a un ejemplo que contiene elementos propios de fundamentalismo. Re-
cordemos que Hegel manifesté muy tempranamente su admiracién por la Revolu-
cion Francesa. La cual dejé una huella de la cual dan testimonio sus escritos de
juventud (Hegel, 1978; Hegel, 2014). Este entusiasmo temprano en Hegel se con-
vertira en un desencanto al ver como la Revolucién Francesa se convertia en el
fantasma de aquel anhelo juvenil. Este desencanto, produjo sus dividendos filosé-
ficos, ya que permiti6 que Hegel se concentrara en la critica tanto de la llustracién
por su pensamiento abstracto envuelto en el dogma de su creencia en la razén
abstracta, es decir, de ideas dogmaticas y contradictorias y sin mayor aterrizaje o
fundamento, asi como de la Revolucién Francesa en su etapa del Terror.

El Terror seria el momento mas contradictorio de la Revolucién Francesa ya que
se pondra en operacion la figura del sefior absoluto: la muerte, como una “libertad
absoluta” (die absolute Freiheit) o “libertad del vacio” (Freiheit der Leere). El Terror
ejemplifica una forma de accién politica y de concepcién de las ideas que se ha
presentado en la historia y que se puede volver a repetir dado que conserva una
manera trivial o banal de ver a la muerte, que bien puede ser un medio o instru-
mento para la consecucién de fines. Por eso Hegel explica que el terror tiene en la
utilidad uno de sus principios fundamentales. Es decir, el utilitarismo que consagra
una idea. Esta banalidad es propia de ideblogos y seguidores que persiguen la
consecucion de abstracciones politicas dentro de las que se ejerce el terror como
método, pues consideran que la medida de toda idea, idea que puede llamarse ser
supremo o cualquier otro nombre que pueda adoptar que es lo de menos, es su

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 193

aplicacion aun a costa del escalofriante espectaculo de llenar la canastilla con ca-
bezas (Schmidt, 1998; Comay, 2011, p. 67 y ss). Es asi que en el terror se intenta
poner en practica la libertad absoluta, la cual es la libertad mas abstracta como si
fuese una idea fija sin considerar los medios e instrumentos que han de ponerse
en practica.

En su Filosofia del derecho, Hegel realiza la critica a las filosofias que consideran
al Yo de modo nihilista y solipsista y que conducen al vacio puro. Para Hegel este
yo puro es todavia una voluntad abstracta que pretende abstraerse de cualquier
determinacién. Es una identidad (como lo idéntico a si mismo de modo formal) que
es incompleta pues no refleja todavia su diferencia, se cree ajena a toda determi-
nacioén o relacion con lo diferente. Hegel en sus Principios de la filosofia del dere-
cho, llama esta libertad propia del entendimiento, como voluntad negativa (negati-
ve Wille) (Flores Miller, 2013, p. 26). Es, por lo tanto, un yo con la identidad de una
voluntad negadora de la diferencia que cae en el marasmo de su propia actitud
nihilista. Para Hegel esta forma de libertad ha estado presente en distintos mo-
mentos en la historia y en distintos lugares, ya sea en forma de religion, de movi-
mientos politicos y sociales, o de teorias filoséficas (Hegel, 1999b, pp. 81-82; He-
gel, 1970b, p. 50). Ya sea en la religién brahmanica de la India, o ya sea en la Re-
volucién Francesa con Robespierre y los jacobinos en el Terror. Hegel nos dira
que esta voluntad de la libertad del vacio solamente se quiere a si misma como
universalidad abstracta y por lo tanto no quiere nada (Nichts, nihil). Entonces, la
libertad del vacio es pura negacion absoluta e indeterminacién indiferenciada, es
decir, es un yo indiferente ante cualquier determinacién diferente a ella misma,
pues pretende conservarse en la indeterminacion de una universalidad abstracta,
pura e idéntica a si misma y sin relacién con todo otro.

Para el pensamiento del Terror la idea se tiene que realizar a como dé lugar, es
decir, se pretende que la idea misma se justifica sin reparar en cémo se consiga
ese fin de la idea. Y no hay que olvidar que Hegel sefala que es en la llustracién
donde se pondran en marcha las creaciones de la pura inteleccién, a saber: la uti-
lidad y la voluntad general, que seran los jinetes que cabalguen impetuosamente
hacia el abismo del Terror. El pasaje de la Fenomenologia del espiritu que contie-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 194

ne esta critica es toda una leccién de politica, pues muestra el paso por estas for-
mas desenfrenadas de querer aplicar la libertad abstracta desde un fundamenta-
lismo politico, ademas de analizar este proceso tragico al nivel de la experiencia
de la conciencia que se encuentra inmersa en esa voragine. Es por eso que, mien-
tras la llustracion seria, paradéjicamente, una creencia racional sin suficiente fun-
damento, el Terror vendria siendo una ilusiéon (Albizu, 2006), una simple imagen
abstracta de los anhelos politicos llevados a un grado extremo, de radicalidad en
la asuncién de un ideal politico. Esta ilusion del Terror seria también pulsién de
muerte y representacion de una de las formas del fundamentalismo en su deriva
terrorista o terrorifica de la noche del mundo, de la imagen de una representacion
pobre en fundamentos y en la que se niega de modo radical al otro. El no recono-
cimiento del otro seria el mal negador de la diferencia que produce extremismos
fundamentalistas como mal radical. De tal modo que la unilateralidad del individuo
gue realiza la negacién del otro a través de la afirmacion de lo suyo frente a lo otro
negado, es en si el no reconocimiento. Porque una conciencia que niega al otro no

lo reconoce.

CONCLUSION

El fundamento légico explica la falta de fundamento de las representaciones o
creencias arbitrarias que creen poseer la verdad, es decir, la certeza de una iden-
tidad que cree que su posicion tiene fundamento sin tener sustento suficiente. De
este modo, sale a flote 0 su contradiccion o, bien, puede surgir su fundamento.
Aquellos que creen que tienen un fundamento, en este caso un fundamento unila-
teral, ya sea o formal o material, resulta que no tienen un fundamento integral: que
abarque esencia y existencia. Actian con una idea abstracta fija que no reconoce
la amplitud de la totalidad del mundo. Es decir, la posicion de la totalidad es una
posicién holista que reconoce el yo en el nosotros en sentido mas amplio: el abso-
luto. El absoluto en Hegel significa que yo también soy otro, otro humano mas y mi
saber de eso dentro de mi mismo, pero relacionandome con el otro. Soy otro en
relacion intersubjetiva de una identidad que contiene la identidad de esa identidad,
pero también de la no identidad, es decir, de la otredad, de la diferencia. El reco-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 195

nocimiento de este caracter doble de mi conciencia, de mi identidad, de mi lugar
dentro de un nosotros es lo que permite salir de la posicidén unilateral fundamenta-
lista y del nihilismo negador del ser de la vida social como espiritu.

Pero, por otro lado, también el fundamentalismo estd presente en el intento de
fundamentar desde una cultura o practicas o creencias culturales bajo una actitud
de cerrazon y dogmatismo que no permite diferenciar una eticidad (Sittlichkeit)
particular de una comunidad de intolerantes que se creen poseedores de la verdad
utilizando un argumento meramente culturalista, de lo que seria una eticidad de-
mocratica en la que cabrian todos con su identidad y diferencia especifica. Hablo
de que dentro de una eticidad democratica en la que se acepta y reconoce la dife-
rencia y el disentimiento hay mas posibilidades de que la libertad se ejerza y se
respete, es decir, que haya condiciones de justicia (Honneth, 2014). Una sociedad
en la que quepan las distintas formas de vida dentro de una eticidad plural y com-
pleja como lo seria una sociedad democratica implicaria una formacién (Bildung)
de la subjetividad para convivir dentro de una vida ética democratica. Es por ello
que el fundamento ético del reconocimiento es una base de la intersubjetividad
humana y también sirve como parametro en las relaciones humanas para las con-
diciones del respeto a la dignidad y el ejercicio de la libertad. Contra el fundamen-
talismo de las creencias violentas e intolerantes se coloca el fundamento ético del
reconocimiento.

Asi también, hay que concluir que el reconocimiento es un concepto fundamental
que permite comprender que la subjetividad, segun Hegel, es una subjetividad en
relacion con el otro. El reconocimiento ayuda a comprender que toda subjetividad
deviene en tal en base a su relacion con otra subjetividad, es decir, la intersubjeti-
vidad es tanto condicién como resultado de la subjetividad; Esto Gltimo implica que
sin subjetividades en relacidon no puede haber intersubjetividad. El reconocimiento
plantea un sentido basico de intersubjetividad, entendiéndolo como relacion de
subjetividades. Asi mismo, el reconocimiento siempre requiere de condiciones,
subjetivas, objetivas e intersubjetivas para su realizacion. Ademas, el concepto de
reconocimiento es un concepto que tiene como una de sus finalidades servir como

guia conceptual para el tema de la libertad. De este modo, es un indicativo para

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 196

verificar si la libertad se realiza. Asi también, el reconocimiento es un concepto de
caracter universal, y que se puede ubicar en relacién a cualquier contexto y parti-
cularidad; es decir, en las relaciones humanas o hay o no hay reconocimiento.
Aunque las condiciones del reconocimiento son variables y de acuerdo a las de-
terminaciones especificas que intervienen en la situacién en particular. Negar la
relacion dialéctica del mundo intersubjetivo implicaria no reconocer la diferencia, lo
cual es propio de una identidad arbitraria, la cual encierra una contradiccion que
resulta su fundamento: ser una identidad que contiene su propia diferencia en si
misma y en la otredad. Por ultimo, el reconocimiento es reconocer y reconocerse
en la otredad y la diferencia como fundamento ético y, de este modo, apartarse de
posiciones fundamentalistas.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Alvarez, E. (2001). La teoria del concepto en la filosofia de Hegel, Madrid, Uni-
versidad Auténoma de Madrid.

Alvarez, E. (2001). El saber del hombre. Una introduccién al pensamiento de He-
gel. Madrid: Trotta.

Alvarez, E. (2010). La autoconciencia: lucha, libertad y desventura. En F. Duque
(Ed.). Hegel. La Odisea del Espiritu. Madrid. Circulo de Bellas Artes. 85-
107.

Albizu, E. (2006). Teoria del contratiempo implosivo. Buenos Aires: Ediciones del
signo.

Aristoteles (1982). Tratados de I6gica (Organon). Madrid: Gredos.
Aristételes (1994). Metafisica. Madrid: Gredos.

Comay, R. (2011). Mourning Sickness. Hegel and the French Revolution. Stanford:
Stanford University Press.

Flores Miller, G. (2013). El concepto de la voluntad libre en la Introduccién a los

Principios de la filosofia del derecho de G.W.F. Hegel. En: Pensamiento y
cultura. Revista de filosofia, 16 (1), 18-40.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 197

Fichte, J. G. (1984). Introduccion a la doctrina de la ciencia, Primera y segunda
introduccion. Madrid: Alianza.

Franco, R. (2007). “Ldgica subjetiva” y sistema de relaciones. Posibilidades de la
intersubjetividad a partir de la Ciencia de la l6gica. Berna/Berlin: Peter Lang.

Hegel, G.W.F. (1970a). Phdnomenologie des Geistes, Werke 3. En Werke in
zwanzig Banden. Theorie Werkausgabe. Francfort/M: Suhrkamp.

Hegel, G.W.F. (1970b). Grundlinien der Philosophie des Rechts, Werke 7. En
Werke in zwanzig Banden. Theorie Werkausgabe. Francfort/M: Suhrkamp.

Hegel, G.W.F. (1970c). Wissenschaft der Logik, Werke 5 y 6, en Werke in zwanzig
Béanden. Theorie Werkausgabe. Francfort/M: Suhrkamp.

Hegel, G.W.F. (1978). Escritos de juventud. México: FCE.

Hegel, G.W.F. (1987). Jenaer Systementwidirfe: Ill Naturphilosophie und
Philosophie des Geistes. Hamburgo: Felix Meiner.

Hegel, G.W.F. (1999a). Diferencia entre los sistemas de filosofia de Fichte y
Schelling. Madrid: Tecnos.

Hegel, G.W.F., (1999b). Principios de la filosofia del derecho (22 edicion).
Barcelona: Edhasa.

Hegel, G.W.F. (2008). Filosofia real (22 edicion). México: FCE.

Hegel, G.W.F. (2011). Ciencia de la Iégica. Tomo 1. Madrid: Abada.

Hegel, G.W.F. (2015). Ciencia de la Iégica. Tomo 2. Madrid: Abada.

Hegel, G.W.F. (2014). El joven Hegel. Ensayos y esbozos. Madrid: FCE.
Hegel, G.W.F. (2017a). Fenomenologia del espiritu (22 edicién). México: FCE.

Hegel, G.W.F. (2017b). Enciclopedia de las ciencias filoséficas en compendio
[1830]. Madrid: Abada.

Honneth, A. (2014). El derecho de la libertad. Esbozo de una eticidad democratica.
Buenos Aires/Madrid: Katz.

Ikaheimo, H. (2000). Self-Consciousness and Intersubjectivity. A Study on Hegel’s
Encyclopedia Philosophy of Subjective Spirit (1830). Jyvaskyla: University of
Jyvaskyla.

Hosle, V. (1988). Hegels System. Band 2: Philosophie der Natur und des Geistes.
Hamburgo: Felix Meiner Verlag.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 198

Gomez Pin, V. (1978). Ciencia de la I6gica y I6gica del suerno. Madrid: Taurus.

Kant, . (1974a). Kritik der reinen Vernunft. Werkausgabe, Tomos Il y IV.
Francfort/M: Suhrkamp.

Kant, |. (1974b). Kritik der Urteilkraft. Werkausgabe, Tomo X. Francfort/M:
Suhrkamp.

Kant, |. (2003). Critica del discernimiento. Madrid: Antonio Machado Libros.
Kant, I. (2009). Critica de la razén pura. México: FCE/UAM/UNAM.

Kojeve, A. (2013). Introduccion a la lectura de Hegel. Lecciones sobre la
Fenomenologia del espiritu impartidas desde 1933 hasta 1939 en la Ecole
Pratique des Hautes Etudes. Madrid: Trotta.

Noél, G. (1995). La I6gica de Hegel. Bogota: Editorial Universidad Nacional.

Pereda, C. (1999). Critica de la razén arrogante. Cuatro panfletos civiles. México:
Taurus.

Quante, M. (2011). Die Wirklichkeit des Geistes. Studien zu Hegel. Berlin:
Suhrkamp.

Theunissen, M. (1980). Sein und Schein. Die Kritische Funktion der Hegelschen
Logik. Francfort/M: Suhrkamp.

Schmidt, J. (1998). Cabbage Heads and Gulps: Hegel on the Terror. En Political
Theory. 26 (1). 4-32.

Siep. L. (2000). Der Weg der Phdnomenologie des Geistes. Ein einflihrender
Kommentar zu Hegels Differenzschrift und Phdnomenologie des Geistes,
Francfort/M: Suhrkamp.

Valls Plana, R. (1994). Del yo al nosotros. Lectura de la Fenomenologia del
Espiritu de Hegel. 32 ed. Barcelona: PPU.

Valls Plana, R. (1999). El concepto es lo libre (ENC § 160). En Seminarios de
filosofia, 11-12, 129-145.

Valls Plana, R. (2000). Libertad politica: interaccion de libertades. En M. Alvarez
Gomez y M. del C. Paredes Martin (Eds.). Razon, libertad y Estado en
Hegel. Salamanca: Ediciones Universidad Salamanca. 215-228.

Wall. K. A. (1983). Relation in Hegel. The Doctrine of Relation in Hegel.
Washington, D.C.: University Press of America.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 199

Williams, R. R. (1992). Recognition. Fichte and Hegel on the other. Albany: State
University of New York Press.

Williams, R. R. (1997). Hegel’s Ethics of Recognition. Berkeley/Los Angeles:
University of California Press.

Williams, R. R. (2007). Double Transition, Dialectic, and Recognition. En Phillip T.

Grier (Ed.). Identity and Difference: Studies in Hegel's Logic, Philosophy of
Spirit and Politics. Nueva York: University of New York Press. 31-61.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




