Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 200

Revista Electronica de Psicologia Iztacala

Universidad Nacional Autdnoma de México

Vol. 21 No. 4 Monografico Diciembre de 2018

RACISMO E INMUNIDAD, EL RETORNO FUNDA-
MENTALISTA

José Antonio Mejia Coria’
Facultad de Estudios Superiores Iztacala
Universidad Nacional Autonoma de México

RESUMEN

En el presente texto se realiza un breve recorrido por las nociones de
racismo e inmunidad, planteados como categorias de analisis a partir
de la problematizacion del gobierno de las poblaciones y el estable-
cimiento de regimenes de gobierno desde la biopolitica. Se hace uso
del término “inmunidad” que el fildsofo italiano Roberto Esposito tra-
baja para ampliar el analisis biopolitico de dominio de los cuerpos,
asimismo se realiza un acercamiento a la propuesta del dispositivo de
la persona, pensado como eje fundamental del establecimiento de los
procesos de subjetivacién de los Estados actuales, basados en la in-
munidad y racismo, incrustados como dos de los pilares de las formas
de relacién que se establecen en las sociedades de control actuales.
Palabras clave: racismo, inmunidad, dispositivo de la persona, biopo-
litica, biopoder

RACISM AND IMMUNITY, THE FUNDAMENTALIST
RETURN

ABSTRACT
In the present text, a brief review is made of the notions of racism and
immunity, proposed as categories of analysis based on the problem-
atization of the government of populations and the establishment of
government regimes based on biopolitics. It makes use of the term
"immunity" that the ltalian philosopher Roberto Esposito works to
broaden the biopolitical analysis of the domain of the bodies, as well
as an approach to the proposal of the person's device, thought as a

' Profesor de la carrera de Psicologia, FES-Iztacala UNAM. Adscrito al area de Psicologia Social
Teodrica. Correo electronico: agalmai3@gmail.com

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 201

fundamental axis of the establishment of the processes of Subjectiva-
tion of current states, based on immunity and racism, embedded as
two of the pillars of the forms of relationship established in current
control societies.

Keywords: racism, immunity, person's device, biopolitics, biopower

“El animal arrebata el latigo al amo y se azota a si
mismo para ser a su vez amo, sin saber que todo es
una fantasia engendrada por un nuevo nudo en el lati-
go del amo” (FRANZ KAFKA).

Racismo e inmunidad

El presente texto tiene como fundamento de discusién el problema de la inmuni-
dad y el racismo, a partir de la figura del dispositivo de la persona. Lo anterior
permitird hacer una breve aproximacién al campo de la biopolitica, en especifico
con una de sus derivas terminoldgicas: la necropolitica. El recorrido es netamente
conceptual.

El momento actual es el espacio del retorno de los grandes fascismos, disfrazados
de morales del cuidado y potencializacion de la vida, de la “buena vida”, no se tra-
ta de un “cuidado de si”, es despliegue puro e inerte de un cuidado radical de “la
vida” “la buena vida”. Microfascismos que maximizan los imperativos destinados a
eliminar la distorsion: lo alter, lo anormal, “el mal”, categorias dispuestas como
ejes de accion sobre los que recaera el ejercicio de los dispositivos de gobierno de
los cuerpos. Actualizados los grandes ejercicios de desaparicion de poblaciones,
ideas, saberes, la agresividad puesta en juego como discurso del “derecho hu-
mano” resulta ejemplar en este sentido, la moral del occidente tardio ejecutada a
través de los derechos humanos, que, desde la propuesta de este texto, no es
mMAas que un ejercicio de acomodo racial.

Racismo es la clave actual, y una de las mas importantes, mediante la cual las
agrupaciones (instituciones educativas y de salud, asociaciones civiles, partidos

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 202

politicos, empresas trasnacionales, etc.) organizan sus “objetivos” de gestion. Ra-
cismo, es uno de los telones de fondo sobre los cuales se asientan los dispositivos
de circulacién de los valores econdmicos que dan fortaleza al neoliberalismo, sin
el racismo, este eje econdmico se quedaria sin uno de sus principales bastiones.
Bastién que organiza las formas de cuadriculacion del territorio mundial actual. La
mundializacién de la aniquilacién de las minorias tiene como superficie de despla-
zamiento el campo organizado entre inmunidad y racismo, al respecto,- nos referi-
ra Foucault (2008, p. 206):

En primer lugar, es el modo en que, en el ambito de la vida que el poder tomd bajo
su gestidn, se introduce una separacién, la que se da entre lo que debe vivir y lo
que debe morir. A partir del continuum bioldgico de la especie humana, la apari-
cion de las razas, la distincién entre razas, la jerarquia de las razas, la calificacion
de unas razas como buenas y otras como inferiores, sera un modo de fragmentar
el campo de lo bioldgico que el poder tomé a su cargo, sera una manera de pro-
ducir un desequilibrio entre los grupos que constituyen la poblacién. En breve: el
racismo es un modo de establecer una cesura en un ambito que se presenta como
un ambito biolégico. Es esto, a grandes rasgos, lo que permitira al poder tratar a
una poblacion como una mezcla de razas o -mas exactamente subdividir la espe-
cie en subgrupos que, en rigor, forman las razas. Son éstas las primeras funciones
del racismo: fragmentar (desequilibrar), introducir cesuras en ese continuun biolé-
gico que el biopoder inviste.

Las disciplinas del campo de la biologia tendran un papel fundamental en la orga-
nizacion y gestion del campo de los vivientes, la decision sobre quién vivira y
quién morira, estaran planteadas a partir de este movimiento, precedido por el
surgimiento de la sociedad industrializada, es en funcién de los avances en el
campo de la tecnologia bioldgica via la cual se re-crearan los dispositivos hereda-
dos del poder soberano de los siglos XVII y XVIIl y sera a partir de esto que con el
racismo se introduce la posibilidad de extension politica de la biologia. Es decir,
con el racismo las dimensiones juridicas y bioldgicas pertenecientes al campo de
la vida quedan concatenadas como posibilidad de un ejercicio politico que decidira

los limites de la misma, para asi poder tomarla a su cargo de manera “totalizado-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 203

ra”, el problema de lo politico ahora es bioldgico, dirigido a establecer las fronteras
entre la vida-la no vida, la raza-la mala raza, apuntalados en el imperativo bélico
del hacer morir:

La segunda funcién del racismo es la de permitir establecer una relaciéon positiva
del tipo: "Cuanto mas mate, hagas morir, dejes morir, tanto mas, por eso mismo,
viviras". Diria que el que inventé esta relacion ("si quieres vivir debes hacer morir,
debes matar") no fue ni el racismo ni el Estado moderno. Es la misma relacién
guerrera que dice "Para vivir debes masacrar a tus enemigos". Pero el racismo
hara funcionar esta relacion de tipo bélico: "Si quieres vivir el otro debe morir" de
un modo nuevo y compatible con el ejercicio del biopoder. El racismo, en efecto,
permitird establecer una relacién entre mi vida y la muerte del otro que no es de
tipo guerrero, sino de tipo biolégico (Foucault, Ibidem).

El punto de enlace entre biologia y politica esta dado por el hecho de la guerra,
pero no de cualquier guerra, se trata de la guerra de razas, sin embargo el asunto
no se reduce a la cuestion guerrera clasica, aca la lucha sera netamente bioldgica,
guerra biolégica que asegurara mantener el estatuto de las jerarquias de razas
vigente. De esta manera el otro es peligroso para mi no Unicamente porque me
pueda aniquilar, representa un riesgo de contagio, la sangre corre peligro, habra
entonces que evitar mezclar la sangre, base de la fortaleza inmune, base de la
fortaleza vital a la cual habra que proteger via la aniquilacién del otro, lo anterior
se plantea como una de las consignas que pondran en marcha la maquinaria
mundial de produccién de muertes en “pro” del cuidado “absoluto” de las vidas:

“ya no nada mas desde una dimensién guerrera, en la que podriamos disputar a
partir del armado de bandos de combate, ahora es peligroso desde su misma con-
dicion de viviente, la muerte del otro desde la funcién del racismo es necesaria
para dotar a mi vida de menor riesgo de finitud, o al menos es el imperativo inhe-
rente a este estado de las cosas que parte del fundamento de las razas como pro-
blema politico” (Foucault, Ibidem).

La posibilidad biolégica de contagio me exige entonces a partir del imperativo del

racismo aniquilar todo aquello que alter-e mi condicién de seguridad vital, menor

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 204

riesgo de finitud se establecera como proporcional al hecho de matar: entre mas
mates, mas seguro estaras:

Esto permitira decir: "Cuanto mas las especies inferiores tiendan a desaparecer,
cuantos mas individuos anormales sean eliminados, menos degenerados habra en
la especie, y mas yo -como individuo, como especie- vivire, seré fuerte y vigoroso
y podré proliferar". La muerte del otro -en la medida en que representa mi seguri-
dad personal- no coincide simplemente con mi vida. La muerte del otro, la muerte
de la mala raza, de la raza inferior (0 del degenerado o del inferior) es lo que hara
la vida mas sana y mas pura (Foucault, Ibidem).

La eliminacién se promueve como espejismo de depuraciéon de lo degenerado,
espejismo efectivo dado que en él reposa la ilusién de la vida segura. La vida se-
gura es promovida desde una profilaxis profunda, una asepsia que no dejé resi-
duos que puedan degenerar, que puedan hacer que “el mal regrese”, que la noche
se vuelque una vez mas sobre la “aforada pureza”:

No se trata entonces ni de una relacion militar o guerrera, ni de una relacién politi-
ca, sino de una relacién biologica. Este mecanismo podra funcionar justamente
porque los enemigos que se quiere suprimir no son los adversarios, en el sentido
politico del término, sino que son los peligros, externos o internos, en relacién con
la poblacién y para la poblacion. En otras palabras: el imperativo de muerte, en el
sistema del biopoder es admisible sélo si se tiende a la victoria no sobre adversa-
rios politicos, sino a la eliminacién del peligro biolégico y al reforzamiento, direc-
tamente ligado con esta eliminacion de la especie misma o de la raza (Foucault,
Ibidem, pp. 206-207).

Esta relacion, como hemos insistido lineas atras, sera de caracter netamente bio-
l6gico, pero no cualquier biologia sera la que haga presencia a partir del registro
del racismo, sera una biologia asentada en el biopoder. La batalla a partir de esto,
como hemos referido, es la batalla de las razas, la batalla que anuncia que los
campos de inmunidad seran territorios necesarios para poder eliminar la degene-
racion que implica lo considerado como peligro biolégico. EI manejo de los planos
de la raza y la especie seran puestos como prioridad dentro de los modelos politi-

cos que circularan en el Estado post revolucién industrial

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 205

La raza, el racismo, son -en una sociedad de normalizacion- la condicién de la
aceptacion del homicidio. Donde haya una sociedad de normalizacién, donde haya
un poder que en primera instancia y en primera linea, al menos en toda su superfi-
cie, sea un biopoder, el racismo resulta indispensable para poder condenar a al-
guien a muerte, para hacer morir a alguien. Desde el momento en que el Estado
funciona sobre la base del biopoder, la funcién homicida del Estado mismo sélo
puede ser asegurada por el racismo (Foucault, Ibidem, 207).

El racismo como fundamento de la aniquilacion otorga elementos clave para pen-
sar el territorio de la inmunidad que organiza el registro biopolitico del gobierno de
los cuerpos. Desde el campo del rechazo de lo que constituye comunidad, se es-
tablece precisamente la necesidad imperiosa de la inmunidad, respecto a esto,
nos apoyamos en Esposito, quien refiere:

Del mismo modo en que, desde un principio de visidbn especularmente inverso, la
comunidad parece estar hoy inmunizada, atraida y engullida por completo en la
forma de su opuesto. En dltima instancia, la inmunidad es el limite interno que cor-
ta la comunidad replegandola sobre si en una forma que resulta a la vez constituti-
va y destitutiva: que la constituye —o reconstituye- precisamente al destituirla (Es-
posito, 2005, p. 18).

Inmunidad, espacio de delimitacidén, de desdoble intrinseco entre aquellos elemen-
tos que tienen que ser conservados y aquellos que tienen que ser desechados
para constituir un espacio de “proteccion” del viviente, ya sea desde una logica
netamente biolégica o aquella perteneciente a la Iégica politica de proteccion de
algunos agentes politicos, al respecto nos refiere Roberto Esposito:

“¢ Qué significa esta categoria? Todos sabemos que, en lenguaje biomédico, se
entiende por inmunidad una forma de exencién, de proteccién, frente a una enfer-
medad infecciosa, mientras que en el |éxico politico representa una suerte de sal-
vaguardia, que coloca a alguien en situacién de ser intocable por la ley comun. En
ambos casos, la inmunizacién se refiere a una situacion particular que coloca a
alguien a salvo de riesgos a los que, en cambio, si estd sometida toda la comuni-
dad” (Esposito, 2009, p. 111).

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 206

Ser intocable por la ley que rige al “comun”, ser inmune a determinado agente bio-
l6gico peligroso, son dos caracteristicas que desde la inmunidad nos permiten
pensar la condicion de limite que inaugura dicho elemento, limite entre la vida y la
muerte, limite entre la higiene y la suciedad, limite entre la ley y el “fuera de la ley”.
Se puede estar “fuera de la ley” via la inmunidad. El permiso para matar esta dado
por la inmunidad, pensemos en un Estado haciendo pedazos a otro via el discurso
inmunitario que subyace, por ejemplo, a los despliegues de las guerras globales
denominadas “humanitarias” (que quiza, para su mejor entendimiento —en funcién
de las masacres que organizan- deberian denominarse guerras inmunitarias). Sin
embargo, extendamos la idea: el intocable no sélo es el inmune, sino también
aquel que esta fuera “radicalmente” del campo de la inmunidad, pensemos en el
inmigrante, él también esta fuera de la ley, pero carece del registro de inmunidad -
del cual gozan los politicos de camarilla, o los empresarios que administran el flujo
y distribucion de capital-, en todo caso, el inmigrante no puede ser tocado pero
puede hacérsele morir sin apelar a ningun estatuto legal, si no esta inmunizado es
transparente, ademas de que no existe si no es a condicién de ser sacrificable. El
campo de inmunidad visibiliza lo intolerable, y lo diluye. El despliegue del racismo
como forma de vida de las sociedades biopoliticas tiene un trasfondo, nucleo duro,
asentado el problema de la inmunidad.

Como ya Freud lo habia referido en relacién a lo ominoso (Cfr. Freud, 2006), ese
elemento extrafno en tanto mas familiar, el espacio al que va a ir dirigido el des-
pliegue inmunitario es el limite en el que se acorrala al “enemigo interno”: ese es-
pacio ominoso del cual se quiere “saber” para destituirlo. Lo ominoso da cuenta
del retorno de lo reprimido, asi como el inmigrante da cuenta del retorno de lo re-
chazado. Desde un despliegue netamente biopolitico, a eso que retorna se tiende
a desaparecerlo. Insistimos, el racismo tendria sus raices mas proximas en la 16gi-
ca inmunitaria. El rechazo de lo familiar que retorna como radicalmente extrafo
organizan el despliegue inmunitario.

Limite interno entre la vida y la muerte “atraida y engullida en la forma de su
opuesto” el veneno regula, forma, establece la manera de curar intoxicando, o de

intoxicar pretendiendo curar, a fin de cuentas es un movimiento autodestructivo:

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 207

Que a partir del siglo XVIII —como sostiene Niklas Luhmann- la semantica de la
inmunidad se haya extendido progresivamente a todos los sectores de la sociedad
moderna significa que ya no es el mecanismo inmunitario funcién del derecho,
sino el derecho funcién del mecanismo inmunitario. Este pasaje decisivo constitu-
ye en realidad el punto de precipitacion de un recorrido aporético, de un modo muy
distinto, que tiene su origen en la relacién estructural entre ley y violencia (Esposi-
to, 2005, p. 19-20).

Es a partir de esto que es importante pensar que inmunidad y racismo son ejes
sobre los que circula, a partir de la instauracion de una divisién al interior del cam-
po de la vida, el orden de la violencia que fungira como instaurador del campo de
la ley sobre la cual se asienta el Estado. Es en funcion de un problema de orden
bélico que podemos visibilizar la organizacién de lo que denominamos “inmunidad
necropolitica”, sin embargo, vayamos al comentario que realiza Tomas Abraham,
en el prélogo de la edicién de La Piqueta para Genealogia del racismo (texto que
después aparecera como “defender la sociedad”), Abraham (2008) nos dice:

El racismo es la metafisica de la muerte del siglo XX. Foucault no habla del “Otro”,
ni de alteridad, el diferente, ni emplea ninguna de las figuras de las morales de la
tolerancia o de la hermenéutica de la comprension. Sabe que estas son otras figu-
ras del poder. Su proyecto es genealdgico, reconstruye la memoria de las luchas,
postergada sobre la sonrisa de los triunfadores (p. 10).

Esta metafisica de la muerte, asentada en el recorrido del campo de la guerra que
realiza Foucault, da pie a pensar que justo es a partir del analisis de la practica
bélica que podemos aproximarnos al eje constitutivo del hacer vivir, del hacer mo-
rir, del dejar vivir. Del hacer morir, puntualizado precisamente a partir de la breve
referencia que hemos hecho al campo de la inmunidad, asentado en la sociedad
de normalizacién, pues es a partir de esto que se da la aparicion de un poder que
toma a su cargo la vida en general constituyendo dos polos: uno en la direccion
del cuerpo, otro en la direccién de la poblacion, como plantea Foucault: se trata de
un biopoder del cual podemos reconocer sustratos paradoéjicos en el limite extre-

mo de su ejercicio, los cuales:

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 208

Se revelan con el poder atémico, que no es simplemente el poder de matar millo-
nes, centenares de millones de hombres, sobre la base de los derechos asignados
a cada soberano. Lo que hace que, para el funcionamiento del poder politico, el
poder atdmico sea una paradoja bastante dificil de eliminar, si no totalmente ineli-
minable, esta en que, en el poder de fabricar y utilizar la bomba atémica, esta im-
plicita no sélo la puesta en juego del poder soberano que mata, sino de un poder
que es capaz de matar la vida misma. El poder ejercido en el poder atdémico es
capaz de suprimir la vida. En consecuencia, de suprimirse a si mismo como poder
de asegurar la vida. De modo que, o tal poder es un poder soberano que utiliza la
bomba atémica, y entonces ya no puede ser un biopoder, es decir, poder asegurar
la vida como fue a partir del siglo XIX, o bien, ya no tenemos el exceso del dere-
cho soberano sobre el biopoder, sino el exceso del biopoder sobre el derecho so-
berano0 (Foucault, Op, cit, p. 204-205).

Lo anterior aparece cuando técnica y politicamente se suministra al hombre la po-
sibilidad, no sélo de organizar la vida, sino sobre todo, de hacer proliferar la vida,
de fabricar materia viviente y seres monstruosos, de producir, en los extremos,
virus incontrolables y universalmente destructores. Y como continua Foucault (Ibi-
dem): “en esta formidable extension del biopoder esta la posibilidad de sobrepasar
la soberania humana”.

Esta expresion masiva del biopoder, exacerbada por el despliegue atdomico, o por
el recurso a las armas bioldgicas es la que ofrece la posibilidad de modificar la
raza, la pregunta que articula lo anterior es la siguiente:

Si de lo que se trata es de potenciar la vida (prolongar su duracién, multiplicar su
probabilidad, evitar los accidentes, compensar los déficits), cémo es posible que
un poder de este tipo pueda matar, y exponga a la muerte no solo a sus enemigos
sino a sus ciudadanos? (Foucault, Ibidem).

Dispositivo de la persona

El racismo organiza el dispositivo de la persona. Es en el campo donde lo sagrado
ha sido aniquilado, donde esta permitido y consensado sacar los ojos, asesinar,
como formas de gobernar. El derecho en el origen es la asuncién de la persona

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 209

como eje de exterminio de aquello que no sea considerado persona. Aquellos que
ingresan al territorio de la persona, son desechados del campo de lo sagrado. Sin
embargo, la condicion que el derecho impone, es precisamente la del registro de
la persona como posibilidad de reconocimiento. El acto de instauracion de derecho
es un acto precedido por la violencia, y es a partir del acto de violencia que se
inaugura desde la desgarradura, el orden del personalismo. Personalismo que no
es sin consecuencias. Como refiere Roberto Esposito:

“[...] cuanto mas se trata de recortar las caracteristicas inconfundibles de la perso-
na, tanto mas se determina un efecto, opuesto y especular, de despersonalizacion.
Cuanto mas se quiere imprimir el marco personal de la subjetividad, tanto mas
parece producirse un resultado contrario de sometimiento a un dispositivo reifican-
te” (Esposito, 2011, p. 10).

El sometimiento a un dispositivo de control que promete la liberacion viene prece-
dido por la exigencia de personalizacion, el rasgo que introduce al viviente como
categoria juridica es precisamente el hecho de ser considerado persona, 0 no:
“Esta parabola cobra un relieve mucho mayor cuando, como sucede hoy, la refe-
rencia normativa a la nocion de persona se extiende como mancha de aceite a
todos los ambitos de nuestra experiencia: desde el lenguaje juridico, para el cual
es la unica que esta en condiciones de darle forma al imperativo, de otro modo
ineficaz, de los derechos humanos, hasta la politica [...] Por lo demas, el caracter
transversal —capaz de relacionar frentes ideoldgicos y culturales aun contrapues-
tos- resulta todavia mas evidente en ese conjunto de discursos que hoy se reco-
nocen en el horizonte de la bioética; por mas que estén divididos en todo —en
cuanto al momento en que comienza y en que termina la vida cualificada y, sobre
todo, en cuanto a quién es su legitimo propietario-, laicos y catélicos concuerdan
acerca de la primacia ontoldgica de lo que es personal con respecto de lo que no
lo es. Ya sea que la vida humana adquiera el estatuto de persona desde su con-
cepciodn, como sostienen los catdlicos, o que no acceda a él sino mas tarde, como
argumentan los laicos, ese es el umbral simbdlico a partir del cual la vida es decla-
rada sagrada o, al menos, intangible” (lbidem, pp. 10-11).

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 210

En el debate de las posiciones laicas o catélicas, izquierdas o derechas, demdcra-
tas o republicanas, figura como centro de tensidn el estatuto de la persona, ¢ Co-
mo se crea una persona? ;Como se crea el territorio que va a habitar esa perso-
na? ¢a quién va dirigida la creacién de esa persona?, basicamente ira dirigido al
campo del tutelaje, sera creado a partir del estudio minucioso de las condiciones
politicas que se requiere reproducir en el sistema de dominio, sera pensado en
funcion de un territorio especifico de usufructo, cedera su impersonalidad, es mas,
solicitara se le extirpe eso que no sirve, eso que no sirve para adquirir la categoria
de sujeto de tutelaje: tutoreado, indigena, invalido, “persona” a fin de cuentas:

“Del mismo modo en que un animal salvaje capturado es presa del cazador, asi
también el hijo minusvalido (defective child) o el viejo con alguna enfermedad incu-
rable esta en manos de quien lo tutela, que goza legitimamente de libertad para
mantenerlo con vida o abandonarlo a la muerte. Una vez mas, el de persona se
revela como el terrible dispositivo que, al separar la vida de si misma, siempre
puede llevarla a una zona de no distincion con su opuesto” (Ibidem, p. 32).
Separar la vida de si misma: ese que hace vivir o deja morir, tiene una posicion
privilegiada dentro del dispositivo biopolitico: es el especialista, el maestro en ma-
teria. El tutor es un “experto” en la norma, experto en dictaminar los limites de se-
paracion de la vida de si misma, es quien puede establecer el registro de la ex-
cepcion, es quien puede suspender las garantias del sujeto de tutelaje, para rever-
tir su condicién de libre en funcién de los mecanismos que perpetian la norma:
“[...] la norma —se podria decir- constituye en Roma el ambito natural de desplie-
gue de la excepcidn, asi como la excepcidn expresa no tanto el exceso, o la ruptu-
ra sino el mecanismo de recarga de la norma” (Ibidem, p. 71).

El tutor biopolitico es un amante de la norma. Un sometido-sometiente a la norma.
Permite dar cuenta de que precisamente, desde esta “l6gica” la excepcion no es
exceso, es despliegue de las cualidades de recomposicién de la norma. La ex-
cepcionalidad es el retorno de la exigencia de sometimiento, de personalizacién:
“[...] el mecanismo de personalizacion no era mas que el reverso del de desperso-
nalizacién, y viceversa. No era posible personalizar a unos sino despersonalizan-

do, o reificando, a otros, empujando a alguien al espacio indefinido situado por

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 211

debajo de la persona. En el fondo movil de la persona siempre se recortaba el per-
fil inerte de la cosa” (Ibidem, p. 73).

Volcar, revertir, para volver a poner en “orden”, la excepcionalidad es “el incons-
ciente” de la soberania biopolitica, dado que precisamente ésta ejerce una serie
de movimientos de desactivacion del campo de la ley, para, paradéjicamente ha-
cerla cada vez mas presente, es en la soberania biopolitica donde retorna desde
lo real el estatuto de la ley que reduce a la persona a su cualidad original: pura
vida nuda donde la excepcion es la regla y la norma la excepcién. Este retorno
global del discurso sobre lo étnico, sobre lo arcaico, sobre lo ancestral, no es mas
que la visibilizacion de que la excepcionalidad es la regla, y por tanto, tiene que
ser suspendida, para que retorne la norma como excepcion. Es creacion de territo-
rios que anuncian la necesidad de desaparicién de todos aquellos elementos que
desde su impersonalidad traten de afirmar su singularidad. Aquel que no se some-
ta al campo recreado para que el dispositivo de la persona funcione, sera remitido
al campo de la excepcionalidad que como regla tiene que ser suspendida, sus-
pendida la vida, suspendido lo impersonal: surgencia del territorio de la vida nuda,
del sacer, como configuracion de entrada como muerto al registro de la persona.
Persona a la que se le rendira culto, después de ser masacrada en calidad de,
efectivamente, persona. Abuso de memoria a partir de la dimension personalista.
Nada sagrado queda, mas que la resonancia impersonal, rebeldia que resiste a
ser aniquilada, que aun volcada persona, insiste desde lo sagrado impersonal re-
ducido a casi nada.

Necropolitica

A partir de lo anterior podemos mencionar: El poder soberano, vectorizado como
estrategia, puede suspender los derechos y declarar, desde una misma légica de
derecho, un estado de excepcién. El poder sin embargo adquiere también un efec-
to de tactica: la tactica no recae sobre los cuerpos, sino sobre el armado de las
posibilidades de emplazamiento.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 212

Como lo plantea Lopez Petit (2015, p. 11):

“El poder es poder matar, y quien puede hacerlo, tiene el poder. Esta verdad sim-
ple, y a la vez esencial, ha sido siempre escondida porque es profundamente des-
estabilizadora. La «legitimacién del poder» consiste, precisamente, en inventar
una justificacién que permita enterrarla. La religién o la filosofia politica lo han he-
cho apelando a Dios, a la sociedad o al transcendental que en cada momento fue-
ra mas conveniente. Sin embargo, ha sido desde el interior del propio poder de
donde ha surgido, posiblemente, la coartada mas inesperada. Sucedié en la se-
gunda mitad del siglo XVIII, cuando el antiguo Derecho de soberania se abridé a un
acercamiento a la vida con la excusa de protegerla. Fue asi como el poder se vis-
ti6 de biopoder, y decidié6 que no bastaba con disciplinar los cuerpos uno a uno,
sino que habia que regular un cuerpo que poseia innumerables cabezas, es decir,
la poblacion entera”.

Plasticidad discursiva que operan modelamiento de carne y subjetividad. Maleabi-
lidad de la carne. La reduccién del cuerpo al estatuto de la pura vida nuda. La
condicion biopolitica implica “hacer vivir’ a “cédmo dé lugar”. Las condiciones de
aparicion del cuerpo en el régimen de la biopolitica se ligan a La dimensién del
gobierno de los otros, de los otros cuerpos, dimension politica inscrita historica-
mente como la posibilidad de que el “proyecto humano” avance, esto se muestra
como irremediablemente vinculado al campo de los discursos y racionalidades
médico-bioldgicas y psicolégicas de administracion de la vida y control de la mor-
tandad de los pueblos.

Discurso politico, que se articula desde la racionalidad médica y psicolégica pro-
vocando efectos directos en los cuerpos de los gobernados. Tecnologias del yo,
sumadas al proyecto anatémico de la ciencia médica (avalada por el proyecto ge-
noma, es decir, modificar la vida en su dimension fundamental microscopica, influir
sobre el mapa gendmico, para dar cuenta de que los territorios subsecuentes tam-
bién son susceptibles de ser modificados desde lo mas “profundo” de su anato-

mia).

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 213

El control del mapa, desde los territorios de las tecnologias del yo o desde las tec-
nologias moleculares del yo (genética), plantean la preocupacién fundamental del
proyecto cientifico universitario de la actualidad: que nada del campo de la vida y
de la muerte queden fuera de sus dispositivos, de sus maquinas de hacer hablar,
hacer escuchar, hacer oler, hacer coger. Alegoria biopolitica: que todo con la vida
vaya bien. Que la eternidad se muestre como posibilidad tangible, inmediata.

“Esta nueva tecnologia del poder que Foucault llamé biopolitica estataliza la vida
para poder optimizarla, y se autopresenta bajo un rostro mas humano. Estadisti-
cas, previsiones, mecanismos de regulacion y de seguridad son las herramientas
empleadas para gestionar cualquier amenaza imprevisible dirigida contra la pobla-
cién. El soberano «hacia morir o dejaba vivir», la biopolitica, en cambio, interviene

para hacer vivir’ (Ibidem).

La busqueda de sistemas de lectura cada vez mas eficaces para el descifrado de
la complejidad de la vida, son dirigidas a hallar series mas potentes y sofisticadas
de interpretacion del campo, del reducto de la vida, el cual cada vez muestra me-
nos complicaciones para develar sus “misterios”. Los nuevos genomistas suceden
histéricamente a aquellos exegetas de los textos sagrados. La vida se muestra
descarnada y basica. No hay misterio, sélo posibilidad de modificacion. De la reli-
gion al genoma, y teniendo a ambos actuando al mismo tiempo, es indudable que
los conflictos bélicos se recrudecen, dado que lo que esta en disputa es el cuerpo
qgue da asiento a la interpretacién de la vida y la muerte.

Tanto la ciencia genémica como el proyecto de las tecnologias del yo tienen en
comun un punto a desarrollar hasta el hartazgo: la modificacién.

Sean mapas gendmicos o mapas mentales. La geografia del cuerpo ha sido mos-
trada tal cual es. EIl gobierno de los hombres requiere de racionalidades guber-
namentales: lo reclama la academia, el clero, el culto generalizado hacia la liber-
tad. Recordemos que la libertad en el campo del neoliberalismo es “libertad” de
circulaciéon de mercancia, de capitales. La libertad, es libertad de “propiedad”, de

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 214

consumo, eres libre, libre de consumir: conocimiento, discursos, gadgets, propa-
ganda, muerte, etc.

El soberano se infiltra como el referente liberador. Dios regresa cargado de ne-
cropolitica, biopolitica, tecnologias del yo. El control se recrudece. La biopolitica
irrumpe entonces desde el imaginario colectivo como un saber que pretende ejer-

cer dominio sobre lo real

Plantea Agamben (2003, p. 12):

“el paso del «Estado territorial» al «Estado de poblacién» y el consiguiente aumen-
to vertiginosos de la importancia de la vida biolégica y de la salud como problema
especifico del poder soberano, que ahora se transforma de manera progresiva en
«gobierno de los hombres» (Foucault, 1979) «El resultado de ello es una suerte de
animalizacién del hombre llevada a cabo por medio de las mas refinadas técnicas
politicas. Aparecen entonces en la historia tanto en la multiplicacion de las cien-
cias humanas y sociales, como la simultanea posibilidad de proteger y de autorizar
su holocausto.» En particular, el desarrollo y el triunfo del capitalismo no habrian
sido posibles, en esta perspectiva, sin el control disciplinario llevado a cabo por el
nuevo bio-poder que ha creado, por asi decirlo, a través de tecnologias adecua-

das, los «cuerpos dociles» que le eran necesarios”.

El lugar del saber es ocupado por aquel que esté dispuesto a ordenar el mapa
geografico, ideoldgico, politico. Los discursos de biopoder dan un viraje brusco al
campo de nuda vida, hacen margen con la muerte, y la presentan como la salida
econémicamente mas redituable. El desplazado, el supliciado, figuras de la exclu-
sion incluidas en el discurso del anatomopoliticon al que no escapa nada, son
ejemplos de esta redituable salida. Esta protopolitica es la necropolitica de hoy
gue renueva el ayer de manera exquisita, haciendo del crimen su garantia de so-
berania. Referencia al “hoy” como el aqui y ahora promulgado por el american
way of life. El bios es lo “por administrar”, la vida entonces es una empresa de

muerte.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 215

El cuerpo adquiere entonces la caracteristica de ser pura vida nuda: la nuda vida
como ese conjunto de prerrogativas que se adjudica el propietario de los cuerpos,
mediante uso, abuso, desuso, del cuerpo que como cosa le pertenece. Es a partir
de esta cuestion que el cuerpo comienza a hacer ese pasaje al registro de la ne-
cropolitica. La necropolitica funciona a partir del establecimiento del cuerpo como
pura nuda propiedad, como pura nuda vida, para pensar no el reverso, sino uno de
los registros, ademas del biopolitico, que permiten dar cuenta de la preocupacién
por la vida y su correlato “la muerte” en las l6gicas actuales de dominio de los
cuerpos: la otra cara del «hacer vivir» es el terrible «dejar morir», aunque este as-
pecto permanecia en un segundo plano en el registro del andlisis de la biopolitica.
Este registro de la exposiciéon a la muerte se vectoriza de manera brutal en el ejer-
cicio necropolitico. Si la problematica biopolitica gira alrededor, entre otras cosas,
de la pregunta por ;cdmo hacer vivir? Con el correlato ¢a quién hacer morir? Lo
qgue la necropolitica va a representar son las maneras en las que el hacer morir y
el ¢a quién hacer vivir? se muestran como ejes de las comunidades de los sacrifi-
cables que van a organizarse a partir de los dispositivos del poder como adminis-
tradores de las condiciones de vida y administracién de las muertes. Los censos,
las masacres, las hambrunas, otorgaran el dato frio y la realidad miserable que
son parte de este cruce entre biopolitica y necropolitica. El racismo extiende sus
brazos y mueve sus falanges para establecer las condiciones de la légica de la
desaparicion, de la estética de la aniquilacion como condiciones inmunitarias del
hacer vivir y el hacer morir. Lépez Petit (Op. cit., p. 13) nos referira asimismo:

“desde la perspectiva del biopoder, la muerte aparentemente desaparecia de la
esfera politica y casi se transformaba en un asunto privado. Pero el abrazo del
poder a la vida tiene mucho de engano, y en ese «tomarla a su cargo» no se pue-
de ocultar la asimetria que existe: la intervencién sobre la vida presupone y requie-
re poder matar. Con lo que, finalmente, se desvela la verdad de la biopolitica. La
biopolitica es, en ella misma necropolitica, es decir, una politica de y con la muer-

te”.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 216

Es importante plantear, en relacién a lo anterior lo que Achille Mbembe (2011)
muestra en sus reflexiones sobre éste registro especifico: que la politica neoliberal
consiste en una necropolitica cuyo objetivo declarado es acabar con los excluidos.
Regulacion de la poblacién, pensada desde una pura inercia necrolégica. Para
sostener la vida de los elegidos por el dispositivo de la normalidad, es necesario
sacrificar al anormal. Decir sacrificio es demasiado, puesto que si algo caracteriza
al hacer morir necropolitico, es la ausencia de lo sacro de la puesta en acto ritual
de la muerte. Lo que se planta frente a nuestros ojos es la pura muerte, la nuda
muerte, condensada en la figura de la ejecucion. Ejecucidén como el movimiento
mas representativo de la necropolitica, esa politica de y con la muerte. El cuerpo
abyecto como el retorno de lo que nunca se ha ido, el racismo y la inmunidad co-
mo correlato del armado de las sociedades bio-necropoliticas.

Parece entonces que la modalidad de comunidad establecida a nivel global es la

del fudamentalismo racista, de raiz inmunitaria.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Agamben, Giorgio. (2003). Homo Sacer. El poder soberano y la vida nuda I. Pre-
textos, Valencia.

Esposito, Roberto. (2011). El dispositivo de la persona. Amorrortu, Buenos Aires.

Esposito, Roberto. (2005). Inmunitas. Amorrortu, Buenos Aires.

Esposito, Roberto. (2009). Comunidad, inmunidad y biopolitica, Herder, Espania.

Foucault, Michel. (2008). Genealogia del racismo. Altamira, Argentina.

Freud, Sigmund. (2006). Lo ominoso, OC T XVIII, Amorrortu, Buenos Aires.

Lépez Petit, Santiago. (2015). Prélogo al libro “De la necropolitica neoliberal a la
empatia radical. Violencia discreta, cuerpos excluidos y repolitizacién” de

Clara Valverde, Icaria, Espafna 2015.

Mbembe, Achille. (2011). Necropolitica, Melusina, Espana.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




