Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 217

Revista Electronica de Psicologia Iztacala

Universidad Nacional Autdnoma de México

Vol. 21 No. 4 Monografico Diciembre de 2018

PENSAR LOS FUNDAMENTALISMOS CO-
MO PROBLEMAS DE LOS ABSOLUTOS DERI-
VADOS DE LO SAGRADO

Carlos Alejandro Arambula Martinez’
Profesor de Psicologia Social en
Facultad de Estudios Superiores Iztacala

RESUMEN

En este trabajo se pretende dar cuenta de los fundamentalismos, por
un lado, como lugar de dominacién afectiva, y por otro lado, como
creacion de espacios simbolicos derivados de lo sagrado. Para ello se
revisan algunas obras del pensador René Girard, cuyas categorias
mimesis y chivo expiatorio ayudaran a la comprension del fenémeno,
a su vez, se recurre a la nociéon de masa analizada por Freud en sus
llamados textos antropoldgicos.

Palabras clave: totalitarismo, chivo expiatorio, deseo mimético, homo
sacer.

THINKING THE FUNDAMENTALISM AS PRO-
BLEMS OF THE ABSOLUTES DERIVED FROM THE
SACRED

ABSTRACT
In this paper we attempt to show the fundamentalisms, on the one
hand, as a place of effective domination, an on the other hand, as a
creation of symbolic spaces derived from the sacred. To this purpose
we reviewed the works of the thinker Rene Girard, whose categories
of mimetic desire and scapegoat mechanism will help us to under-

! Profesor de Psicologia Social en la Facultad de Estudios Superiores Iztacala, UNAM, Correo
Electronico: carlos.arambula.martinez@gmail.com

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 218

stand de phenomenon. We also revised the category of group psy-
chology used by Freud in his so-called anthropological texts.

Key words: totalitarianism, mimetic desire, scapegoat mechanism,
homo sacer.

Diagnésticos sobran para caracterizar a nuestra época, podemos hablar de ella en
términos de muerte del eros, de sociedad de cansancio, de sociedades de control,
de liquidez. Los sujetos que la habitamos generamos toda clase de sintomas que
van de la depresién al suicidio, pasando por el agotamiento y la esquizofrenia. En
esta mismidad cargada de narcisismo, simulacién y espectaculo, las brechas eco-
ndémicas entre los que lo tienen todo y los que no tienen nada son obscenas. Los
despojados cada vez son mas y el derecho no garantiza el trabajo, la cultura o una
economia digna. Ante esta situacion pocos son los escenarios que se vislumbran
para generar estrategias de prevision y afrontamiento del presente que nos abate.
Parece ser que sélo tenemos dos posibilidades: el abandono nihilista o el aban-
dono totalitarista. Ambos son actos de fe.

Los dos abandonos resultan igual de cansados, no son para nada pasivos, sino
que requieren un involucramiento activo. Afirmar un sinsentido absoluto sin posibi-
lidad de significacién es igual que reivindicar la sobresignificacién de un funda-
mentalismo.

Habitamos tal nivel de artificialidad que la Unica manera de sobrellevarlo es a tra-
vés de experiencias extremadamente violentas y desgarradoras (Zizek, 2005). Es
tan violento involucrarte en el nihilismo de la compra, el rendimiento y la destruc-
cién, como en el fundamentalismo de la militancia. El slogan de la marca Nike, de
origen militar, Just Do It, daria cuenta de ello.

Totalitarismo y nihilismo no podrian entenderse sin la idea de Dios, sin el cumpli-
miento de su voluntad y sin un horizonte de llegada. Aunque los pensadores del
XIX se encargaron de matar a Dios, su sombra no ha dejado de acecharnos. La
voluntad humana traté sin conseguirlo de desprenderse de la tutela divina ya sea
por medio de la razén o de la ley, pero volvié en forma de capital en sus diversas
expresiones. De tal forma que hay una serie de instituciones, disciplinas, practicas
y saberes donde los expertos seran los encargados de ministrar y pastorear las

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 219

subjetividades colectivas para la aceptacion de las condiciones que pauperizan el
mundo como un hecho de naturaleza humana: producir, reproducirse, enajenarse,
consumir y ser consumido parece ser lo que depara la vida.

En este escenario en tanto se dice que ‘nada puede cambiar UNO puede sumer-
girse en el hedonismo y la destruccidén del comprar, pero también se puede recurrir
a buscar los fundamentos, las raices, lo verdadero, lo auténtico, lo esencial. Lo
mismo en el arropo de un grupo, ya sea neonazi o de investigacion conductual,
siempre con la esperanza de curar una herida primordial o corregir el ser. Esto no
podria suceder si no hubiera un componente pastoral en el plano axiolégico-
comportamental encargado del cuidado, la vigilancia y la reproduccién del mundo,
en una primera instancia con la participacién de los expertos y en una segunda,
pidiendo a los sujetos que asuman cierto tipo de lenguaje, bagaje conceptual y
lectura de los hechos sociales. Quienes disientan del subterfugio altericida de la
tolerancia multiculturalista y cuestionen estas formas-de-vida, familias, habitos,
costumbres, finalidades, seran dignos de ser derivados a consulta para su trata-
miento y correccién, o encerrados por criminales. Ya Foucault (2007), nos decia
que, entre el polo de la terapéutica y el encierro, se establecera todo un continuum
sobre el sujeto peligroso, el sujeto anormal, que es todo aquél que no se adapte a
las normas de la moral vigente.

Todo grupo fundamentalista inmuniza a los miembros de la comunidad. La inmu-
nidad, nos dice Esposito (2009) busca crear despojos o sacrificables que, con el
pretexto de salvaguardar la vida, permitira también su holocausto. De esta forma
no sélo se puede prescindir de ciertas vidas, sino que debe prescindirse de ellas.
Matar a un ser humano implica la negacion del principio social de la existencia,
cuando alguien mata a otro, también se mata a si mismo. En Comunitas, Roberto
Esposito (2003), sefiala que, contrario a lo que se cree, la comunidad no se forma
por una serie de elementos comunes a un grupo de personas (creencias, valores,
costumbres), sino que la comunidad, base de la civilizacién, se funda sobre el he-
cho de que cualquiera de nosotros puede dar muerte a cualquiera. La comunidad

seria un intento por alejar la muerte y reconocer que incluso nosotros somos ex-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 220

trafios para nosotros mismos y que los otros son extrafios para si mismos y para
nosotros.

La modernidad se planteé como universal, en tanto el uso de la razén es comun a
los hombres como lo senal6 Kant, esta tenia que ser el juez absoluto ante el que
“ha de justificarse todo lo que en general se presente con la pretensidén de ser va-
lido” (Habermas, p. 31). El proceso de secularizacién asumio las tareas de la Pro-
videncia, la divinidad trascendente fue derrocada para que la modernidad tutelara
el flujo de todos los aspectos de la vida. Para saber que se avanza hacia el pro-
greso y se cumplen las promesas de educacion, vivienda, salud, riqueza, libertad y
felicidad, se debe presuponer que hay UN curso unitario de las vicisitudes huma-
nas, como bien apunta Vattimo (1994) “Hegel, Marx, los positivistas, y los histori-
cistas de todo tipo pensaban mas o menos de la misma manera, que el sentido de
la historia estaba en la realizacion de la civilizacion; esto es de la figura del hom-
bre europeo moderno” (p. 76).

Si bien los grandes relatos de la modernidad acompanaron los procesos de cons-
truccion de los estados nacionales, estos traspasaron las fronteras para plantarse
como universales, de esta forma su puesta en marcha resulté ser aun mas coerci-
tivo que el mundo antiguo. En la teoria filosofica-socioldgica de finales de los afos
80 del siglo XX, después de las dos guerras llamadas ‘mundiales” y tras la caida
del muro de Berlin, pensadores como Lyotard (En Iriarte, 1985, s.p.) declararon
muerta a la modernidad, pues se avecinaban tiempos en los que “debemos acos-
tumbrarnos a pensar sin moldes ni criterios. Eso es el posmodernismo”. Sin em-
bargo, nos encontramos ante una expansion avasalladora de los ‘ismos” de todo
tipo, hay una eclosion de ordenamientos arbitrarios que se erigen como autorida-
des universales, sectas intransigentes listas para configurar espacios de lo sagra-
do, dispuestas a sacrificar a quien sea en aras de defender lo que consideran co-
mo ‘verdad’. Lyotard en tanto uno de los sepultureros de la modernidad, quizas no
advirti6 que su mal entierro permitié6 que el cadaver se convirtiera en un zombie,
pues ese pensar sin moldes ni criterios dejaria de aplicar a las grandes masas,
pero no asi para grupos pequefnos que tratan de imponer una voluntad sobre otra

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 221

y ganar las almas de los derrotados, mientras se gestionan en los escenarios de
guerra las de los propios convertidos-feligreses-militantes.

Dios-Ser-Verdad y Absolutos

Si la aparicion de los ismos cada vez mas militantes y seductoras ha tenido este
auge, se debe en gran medida a que no hay una apelacion a lo racional, sino una
exacerbacion de los afectos y limitacion del pensamiento critico?. Cada vez es
mas comun encontrarse con movimientos aparentemente emancipadores como el
veganismo o el feminismo que crean espacios sacrificiales donde se le da muerte
a lo otro, no so6lo simbdlicamente, revelandose como soterradamente autoritarios,
absolutistas, es decir fundamentalistas. ;Cémo es esto posible? Ni siquiera los
colectivos estan excluidos de esta condicién, pues

Los colectivos tienden a agregar a aquellos a los que este mundo rechaza o
bien a los que rechazan este mundo. Pueden prometer incluso una parodia
de “comunismo” que inevitablemente acaba por decepcionar y engrosar la
masa de los asqueados de todo [...] todas las taras que el colectivo acos-
tumbra achacar tan generosamente al individuo -el egoismo, el narcisismo, la
mitomania, el orgullo, la envidia, la posesividad, el calculo, el fantasma de la
omnipotencia, el interés, la mentira-, se encuentran pero peor, de forma mas
caricaturesca e inatacable, en los colectivos. Nunca llegara a ser un individuo
tan posesivo, narcisista, egoista, envidioso, ni tener tan mala fe y creer tanto
en sus propias bobadas como un colectivo. Cuando algunos dicen “Francia”,

“el proletariado”, “la sociedad” o “el colectivo” mientras entornan los ojos,

2 Byung-Chul Han (2015) en su libro Psicopolitica, retomando a Heidegger sefala la importancia
del papel de las emociones en la apertura del mundo. La tesis es que antes de conocer el mundo
de manera teorética o reflexiva, la disposicion afectiva Stimmung nos abre o nos cierra el mundo y
al mundo. El capitalismo contemporaneo necesita, vende y explota emociones dado que estas son
recursos para incrementar la productividad y el rendimiento, son ademas susceptibles de generar-
se casi infinitamente y por lo tanto venderse infinitamente. “La psicopolitica neoliberal se apodera
de la emocion para influir en las acciones a este nivel prerreflexivo. Por medio de la emocién llega
hasta lo profundo del individuo. Asi, la emocién representa un medio muy eficiente para el control
psicopolitico del individuo” (2015, p. 75).

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 222

cualquiera que tenga el oido fino no podra mas que oirles repetir: “jYo!”
“iYo!” “iYo!” (Comité invisible, 2017, p. 156).

Si bien se dice que la aparicion de los fundamentalismos debe ser entendida como
una reaccion a la teoria de la evolucidén darwiniana, por parte de los grupos cristia-
nos de denominacién protestante en los Estados Unidos, que tuvieron como ma-
ximo argumento el hecho de que en el texto sagrado se vierte la voluntad de Dios
y nada de lo dicho ahi puede cambiar, no se debe obviar que Occidente desde su
aparicion mitica en la Hélade ha intentado la utopia de la domesticacion humana
mediante la lectura (Sloterdijk, 1999). Es decir, todo proyecto humano occidental
ha contado con sus ‘textos sagrados’, sus sacerdotes y ministros que pretenden la
conversion de las almas.

Quizas se ha subestimado el papel del libro-texto en la comprension de los fun-
damentalismos como dispositivo de subjetivacion. Una vez absolutizados los tex-
tos, lo mismo resulta que contengan ideas histéricas, econdémicas, politicas, filosé-
ficas o sociales, ya que un grupo-iglesia emerge para defender la verdad, quedan-
do relativizado todo lo demas. Logrando que cada individuo sea despojado de su
palabra.

Si el absoluto es uno de los atributos de Dios, la pelea por lo eterno, divino e inmu-
table sirve de garantia a los sujetos para que se ejerza la violencia encargada de
resguardar el ser.

Girad y Freud, la encrucijada de los fundamentalismos.

En su libro de 1895 Psychologie des foules, Gustav Le Bon (En Freud, 1992) se
pregunta como es posible que un grupo heterogéneo de individuos, tan distintos
entre si, en su caracter, en sus convicciones y comportamiento pueden sentir,
pensar y actuar de manera irreconocible al estar en una masa. El comportamiento
de la masa esta caracterizado porque existe una inhibicién del rendimiento intelec-
tual, un aumento de la afectividad, un sentimiento de omnipotencia, e irresponsabi-

lidad moral en cada uno de sus miembros. El pensador francés ve en la formacién

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 223

de masa una regresion a un estado primitivo, pues los individuos son violentos,
salvajes y feroces como los ‘barbaros’.

Freud estara de acuerdo con las observaciones de Le Bon, salvo que abandonara
los conceptos de sugestion y contagio para entender el comportamiento de la ma-
sa, incluird, en cambio, su tesis del inconciente, los vinculos libidinales y represion

para explicar la masa. La masa para Freud es impulsiva, voluble y excitable.

La masa es extraordinariamente influible y crédula; es acritica, lo improbable
no existe para ella. Piensa por imagenes que se evocan asociativamente
unas a otras, tal como sobrevienen al individuo en los estados del libre fanta-
seo; ninguna instancia racional mide su acuerdo con la realidad. Los senti-
mientos de la masa son siempre muy simples y exaltados. Por eso no conoce

la duda ni la incerteza (Freud, 1992, p. 74).

No conocer la duda ni la incerteza nos coloca en el ambito del absoluto, del fun-
damentalismo, y curiosamente no pasa por una cuestion racional sino afectiva, ya
qgue la esencia de la masa radica en sus vinculos sentimentales, si la masa se
mantiene cohesionada y si el individuo resigna su individualidad por los otros, es
por amor.

Es McDougall (1920, En Freud, 1992), quien va a decir que no so6lo hay masas
como las que sefnala Le Bon, sino que también hay masas organizadas sobre las
cuales operan ciertos factores que las haran distintas, al tiempo que las aparecen
y desaparecen subitamente, a saber: continuidad en el tiempo, tradiciones, usos y
costumbres propias, diferenciacién de las funciones en los sujetos, asi como re-
presentaciones comunes.

El pensamiento de McDougall da pie para que Freud proponga la existencia de lo
gue él denomina como ‘'masas artificiales’, a saber, aquellas que necesitan de una
coercion exterior para sobrevivir, como el ejército y la iglesia, que estaran cohe-
sionadas por una doble ligazén libidinal, en primer lugar, con el jefe, y en segundo
lugar, con los demas miembros de la masa. El jefe de la masa sera para Freud un
sustituto del padre, encargado de dominar a los individuos por medio de propieda-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 224

des atribuidas a la masa como la raza, los prejuicios de estamento o de opinién
publica.

El razonamiento de Freud lo lleva a regresar a lo propuesto en Totem y Tabu
(1991), segun cuenta el mito freudiano, hace mucho tiempo, en algun lugar, la
horda primitiva, asesiné al padre, los miembros celebraron un gran banquete, y
cuando se vieron manchados de sangre y se sintieron amenazados por ellos mis-
mos, decidieron hacer un pacto de no agresion. Los hermanos quisieron remediar
la situacion, pero era demasiado tarde, el pecado original que les hizo advenir fa-
milia se habia cometido y no habia marcha atras, ahora las nomenclaturas que
establecian un orden y pertenencia se volvian inquebrantables.

Tras varias noches de llanto y sollozos los ahora hermanos decidieron que la Uni-
ca forma posible de convivencia se tenia que establecer a partir de lo fundado por
aquél padre asesinado, de esta forma lo hicieron retornar simbolicamente a través
de leyes, mitos, prescripciones y formas de vida, que permitieran a los sujetos de
ese primigenio grupo social adentrase en la cultura, pagar el precio de dejar ser
bestias, para ser humanos, o quizas pagar el precio de ser humanos aun siendo
bestias.

La sociedad se funda en la transgresion de una naturaleza que al hombre le fue
insuficiente para dar cuenta de aquello que el deseo le exigia ser reconocido. Se
crean pues, organismos de interés publico, para procurar que ese deseo los lleva-
ra otra vez al caos de la horda y se mataran unos a otros o incluso a si mismos.
De esta forma tanto la ética como el derecho, apuntan a regular los modos de go-
zar, lo que se estimula, o lo que se desalienta, lo que esta permitido, lo que esta
prohibido.

En la teoria freudiana el asesinato del padre a manos de la horada primitiva es el
punto cero de inicio de la religién, por lo tanto, de la cultura, retomando esta idea,
el antropdélogo francés René Girard propone el entendimiento de la misma a partir
de la dinamica mimética del deseo humano, cuyo producto inherente seria la ins-
tauracién de lo sagrado y lo religioso. El asesinato del padre de la horda freudiana
sera explicado por un mecanismo que Girard denomina chivo expiatorio (Girard,
2012).

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 225

Lo social no es sino una red de deseos, deseamos en la medida que alguien mas
posee y desea, esto ocasiona una tendencia muy fuerte a los conflictos y la rivali-
dad, “los deseos emulativos son tanto mas temibles porque tienden a reforzarse
reciprocamente. Se rigen por el principio de la escalada y la puja” (Girard, 2012, p.
25). El deseo mimético produce imitacion y por lo tanto rivalidad entre los sujetos
gue desean lo mismo. El chivo expiatorio es lo que permite a un grupo social que
ha escalado a altos niveles de violencia mimética, resolver el conflicto mediante un
asesinato por parte de todos los miembros del grupo contra un individuo sacrifica-
ble.

En los animales existe el mecanismo regulativo de las violencias en las figuras de
los machos dominantes, parece ser que, en el proceso de hominizacién, el deseo
mimético derivd en una situacion conflictiva y violencia que amenazaba con la ani-
quilacién de todos los miembros del grupo. En el momento paroxistico de la vio-
lencia, en el contagio violento que hace hasta olvidar los origenes mismos de la
rivalidad, ya en estado de trance, ese mismo deseo mimético escoge una victima
para asesinarla, en el momento en el que se consume el asesinato, acabaran
también con la dinamica que origind la violencia y restituiran al menos temporal-
mente la paz. La victima sera erigida como sagrada, de ahi que Girard (2012), di-
ga que “los pueblos no inventan a sus dioses: divinizan a sus victimas” (p.99),
pues “la violencia constituye el auténtico corazén y el alma de lo sagrado” (Girard,
2016, p. 38).

El relato de la horda primitiva freudiana no dista mucho de lo dicho por Girard, el
francés es quizas Freud llevado a sus maximas consecuencias, la diferencia estri-
baria en que mientras que para Girard el asesinato fundador es constitutivo de
todo grupo humano, para Freud seria un evento Unico, del cual, diria Girard no se
puede derivar la idea una culpa universal e inconciente. Ambos coinciden en que
la masa se comporta igual que la horda primitiva, y que este mecanismo sigue ac-

tuando hoy en dia.

El punto de partida de lo religioso mitico, como asimismo, posteriormente, de

todo lo que llamamos “sistema judicial”’, es la unanimidad violenta del lincha-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 226

miento espontaneo, no premeditado, que de modo automatico restablece la
paz y que, por medio de la victima, infunde a esa paz una significacion religio-
sa, divina (Girard, 2012, p. 93)

Se establece asi una especie de archi significante diferencial a partir del cual que-
dan introducidas todas las diferencias, lo bueno-malo, verdadero-falso, adentro-
fuera, que son solamente instauradas por lo sagrado. Se entiende por qué el fil6-
sofo italiano Giorgio Agamben (2016) quien es un excelso conocedor de los grie-
gos, senala que en ellos la vida politica se define por exclusién de la zoe (es decir
la vida biolégica) en contraposicién a la bios, es decir a la vida en la polis. La ex-
clusién de la zoe esta asociada desde Aristoteles a la idea de lo humano, como
queda demostrado en su multicitada frase {wov tToAiTikov “el hombre es un animal
politico”.

La agudeza de Agamben apunta a que en realidad lejos de ser una exclusion, es
una inclusion, ya que eso que queda fuera de la comunidad politica, queda a ma-
nos del soberano por encontrarse fuera de la ley. Esta nuda vida que se encuentra
en un estado de excepcidén, Agamben la relaciona con una figura del derecho ro-
mano, denominada homo sacer, quien es un hombre que no puede ser sacrificado
porque es sagrado, pero puede ser asesinado siempre y cuando no sea dentro de
las formas legales, y quien asi lo haga no sera condenado por homicidio. Agam-
ben nos dice que dicho estado de excepcidén no es la excepcién, sino que es la
regla.

Hay en Freud, Girard y Agamben, una coincidencia se refieren a lo sagrado como
fundamento de la metafisica, el arkhé de lo sagrado pone las jerarquias en los
ambitos ontoldgicos, morales, gnoseolédgicos y estéticos en términos absolutos.
Nietzsche (s.d.) nos dirda que apelar a Dios en tanto absoluto, es pensar, curiosa-
mente, de manera nihilista, pues es una afirmacién de la nada. Al respecto, Girard
(1985), senala:

Todas las fuerzas del ser se organizan poco a poco en unas estructuras ge-

melas cada vez mas exactamente confrontables entre si [...] afianzadas en

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 227

una lucha tan implacable como estéril, ya que no ponen en juego ninguna dife-
rencia concreta [...] los aspectos politicos y sociales de este temible fenédmeno
no se distinguen de sus aspectos personales y privados. Existe totalitarismo
cuando se llega, de deseo en deseo, a la movilizacion general y permanente
del ser al servicio de la nada. (p. 126-127).

Pareciera ser que el problema esta en la identificacién que se ha hecho en occi-
dente con los conceptos Dios, logos, ser y verdad, ya que esto seria un “obstaculo
insuperable que deviene una sumisién a un imperativo puramente metafisico [...]
el modelo mimético omnipresente y anénimo” (Girard, 2009, p. 108).

En El hombre en el castillo, la novela ucrénica de Philip K. Dick, los Estados Uni-
dos han quedado divididos en tres territorios, mientras que Japén conserva la cos-
ta del Pacifico, Alemania se ha quedado con la costa Atlantica, entre ellos hay un
territorio neutral. Se ha exterminado casi el total de judios y africanos, mientras el
mar Mediterraneo ha sido desecado por completo. Se sabe que los alemanes es-
tan dispuestos a declararle la guerra a Japon con tal de seguir con su expansio-
nismo absoluto, ante esta situacién dos personajes de la novela se preguntan cé-
mo es que esto ha sido posible, cémo es posible que los nazis estén a punto de

acabar con todo, reproduzco aqui una cita en extenso sobre esta situacion:

El punto de vista de esas gentes era césmico. No un hombre aqui, un nifio
alla, sino una abstraccién, la raza, la tierra. Volk. Land. Blunt. Ehre. No un
hombre honrado sino el Ehre mismo, el honor. Lo abstracto era para ellos lo
real, y lo real era para ellos invisible. Die Gdte, pero no un hombre bueno, o
este hombre bueno. Ese sentido que tenian del espacio y del tiempo inmuta-
ble. Y eso era fatal para la vida, pues eventualmente la vida desaparece. Sélo
gueda entonces unas pocas particulas de polvo en el espacio, los gases de
hidrégeno caliente, nada mas, hasta que todo empieza de nuevo. Un intervalo,
ein Augenblick. El proceso cosmico se apresura, aplastando la vida y trans-

formandola en granito y metano. La rueda gira y todo es temporal. Y ellos, -

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 228

estos locos- responden al granito, el polvo, anhelando lo inanimado. Quieren
ayudar a la Natur.

Yo, pens6 Baynes, sé por qué. Quieren ser agentes no victimas de la historia.
Se identificaban con el poder divino, y se creian semejantes a los dioses. Esta
era la locura basica de todos ellos. Habian sido dominados por algun arqueti-
po. Habian expandido psicéticamente su ego, y no sabian dénde terminaban
ellos y débnde comenzaba lo divino. No era una cuestién de arrogancia, de or-
gullo. La inflacién del ego hasta sus limites extremos, una confusion ante el
adorador y el objeto adorado. El hombre no se ha comido a Dios. Dios se ha
comido al hombre.

No comprendian, sobre todo, el desamparo del hombre. Soy débil, pequeno,
una entidad insignificante en la vastedad del universo. El universo no advierte
mi presencia, soy un invisible. ;Y por qué corregir esta situacion? Los dioses
destruyen todo lo que ven. Si uno admite la propia pequefiez escapa a los ce-
los de los grandes. (Dick, 2017, p. 49).

Zizek (2005), nos dice que, aunque parecidos, el nazismo y el estalinismo como
movimientos totalizantes difieren en que mientras uno levanta un Otro inexistente,
representante de la Raza, en el caso del nazismo, en el estalinismo los comunis-
tas hacen de instrumentos poniéndose al servicio del Otro. Tenemos entonces que
los desechos del nazismo constituiran todos aquellos que no cumplan con el crite-
rio de raza, mientras que, del otro lado, todo aquél que no sea un sujeto de la his-
toria y para la historia, habra de ser llamado traidor, sera perseguido y eliminado,
sera para usar el lenguaje de los autores revisados, un sacer, un sacrificable.

La idea de Dios es el referente por el cual podemos cometer las peores atrocida-
des bajo el amparo de la voluntad divina. Toda consideracién moral estrecha des-
aparece. Desde la perspectiva de Zizek, (2012) la frase atribuida a Dostoievski ‘Si
Dios no existe, todo permitido’ debe invertirse a ‘Si Dios existe, todo esta permiti-
do’. De esta manera se entiende que un vinculo directo con Dios (esto es la pose-
sidn, una creencia no mediatizada) justifica cualquier comportamiento sin importar

que sea hacerse estallar al grito de Allu ak bar.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 229

La pregunta por las garantias es la pregunta por el amo

¢, Qué garantiza que cumples la voluntad de Dios? Ninguna otra cosa que no sea
tu creencia, lo cual implica un peligro. Habria que abandonar cualquier garantia en
una instancia metafisica que se coloque como amo. Hasta aqui apenas he hecho
mencidén del nihilismo en contraposicién al fundamentalismo. Afirmo que cierta
concepcién del nihilismo entendido como abandono y desinterés, es una expresion
del totalitarismo. Para denominar a este nihilismo siguiendo a Nietzsche habré de
llamarlo nihilismo pasivo, mientras que el nihilismo activo se corresponderia con la
multi referenciada afirmacién de que no hay verdades sino sélo interpretaciones.
En este punto Nietzsche y Kierkegaard se tocan, el melancélico danés se pregun-
taba (2011) ;De qué me sirve conocer una verdad si se presenta fria e indiferente
ante mi? Luego entonces habra que tener fe, pero no en una fundamentacion ex-
terna, sino derivada de la propia voluntad del sujeto. Ante la paradoja irreconcilia-
ble en una dialéctica Hegeliana de sintesis que subsume a la tesis y a la antitesis,
el sujeto se ve en la necesidad de asumirse como sujeto responsable y afirmarse
en un salto al vacio, que es lo que para Kierkegaard constituye la fe, una fe para
nada aséptica, sino que implica la posibilidad de fallar y equivocarse, es decir, es
una fe que no tiene ningun tipo de garantias.

¢, Podriamos hablar de una fe nihilista activa? El fildsofo Gianni Vattimo (2011) en
conversacion con Girard, trata de responder a esta pregunta elaborando la catego-
ria de fe débil, entendida como el ejercicio de la fe en la ‘posmodernidad nietzs-
cheana, después de la afirmacidén de que no hay verdades, sélo interpretaciones.
Esta fe se caracteriza por debilitar la metafisica, teniendo como modelo la kénosis
de Jesucristo, el Dios hecho hombre. Kénosis no es otra cosa que un vaciamiento
que prepara y deja entrar la voluntad de Dios, cuyo maximo mandamiento es el
amor. Hay mecanismos miméticos que obturan y hay mecanismos miméticos que
posibilitan, es la mimesis la que permite que haya historia entre los hombres, pero
no todos los modelos conducen al mismo sitio. Asi, Girard dira que en los evange-

lios y en la figura de Jesus encontramos una teoria antropolégica de las rivalida-

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 230

des. Sera la buena nueva la encargada de desactivar el mecanismo victimario,

pues lo que hace es revelarlo como tal.

¢, Por qué Jesus considera al Padre y a si mismo los mejores modelos para
todos los hombres? Porque ni el Padre ni el Hijo desean con avidez, con
egoismo. Dios "hace que el sol se levante sobre los malos y los buenos”. Da
sin escatimar, sin senalar diferencia alguna entre los hombres. Deja que las
malas hierbas crezcan en compafnia de las buenas hasta el momento de la
cosecha. Si imitamos el desinterés divino, nunca se cerrara sobre nosotros la
trampa de las rivalidades miméticas. De ahi que Jesus diga también: “Pedid y
se os dara...” (Girard, 2012, p. 31).

¢,Pero qué hacer con nuestras diferencias después de haber renunciado a los ab-
solutos metafisicos? ¢Con quién juntarse y de qué forma? ;Podemos vivir en co-
munidad? Habria que recuperar del cristianismo dos cosas: el hecho de que quien
muere en la cruz es Dios mismo, no un avatar ni un representante de Dios, sino
Dios mismo, es decir, muere el gran Otro, quedando sélo la comunidad de creyen-
tes. La comunidad del fundador del cristianismo estd conformada por los despojos:
las prostitutas, los locos, los poseidos, los pobres, los que son como nifios. Si bien
es una comunidad, esta comunidad es particular en tanto se funda no en una iden-
tidad, ni en la idea de inmunidad, sino en una falta de identidad que debido a su
pluralidad es irreductible e inaprensible.

Los padres de los primeros monasterios huyeron de las ciudades cuando el cris-
tianismo en sus origenes profundamente anarquista y subversivo, avant la letre, se
alié al poder politico en Roma, en busca de un lugar habitable. Tigqun (2013) re-
toma esta idea con la creacién del partido imaginario, que nada tiene que ver con
los partidos politicos, pero si con la agrupacion de los desertores que buscan ejer-
cer el libre juego de las formas-de-vida, despojados de cualquier absoluto, por lo
tanto, inaprensibles por cualquier intento de totalitarismo.

Termino citando a Biffo (2014) quien con otras palabras refuerza lo que hasta aqui

hemos senalado:

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 231

Las utopias de la modernidad se fundaron sobre la exaltacion testosterdnica de
la juventud. Fueron utopias violentas y esperanzadas (esto es, en ultima instan-
cia desilusionantes, consagradas al arrepentimiento). Nuestra fuerza ya no
puede basarse en el impetu juvenil, la agresividad masculina, la batalla, la victo-
ria o la apropiacién violenta, sino en el gozo de la cooperacion y el compartir.
Reestructurar el campo del deseo, cambiar el orden de nuestras expectativas,
redefinir la riqueza, es tal vez la mas importante de todas las transformaciones

sociales (s.p.)

El reto lanzado a la psicologia y a todas las ciencias sociales esta en pensar una
disciplina fuera del espacio de los absolutos, sin su correspondiente cuota de sa-
crificables, y, si bien, es imposible salirse del mecanismo mimético, su reconoci-
miento en la creacién de chivos expiatorios debe al menos advertirnos para no

participar en él.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Agamben, G. (2016). Homo sacer. El poder soberano y la vida desnuda. Buenos
Aires: Adriana Hidalgo.

Bifo (2014, octubre 4). Entrevista con Amador Fernandez-Savater. Recuperado de
http://m.eldiario.es/interferencias/bifo-sublevacion-
afectos 6 319578060.html

Chul Han, B. (2015). Psicopolitica. Barcelona: Herder.

Dick, P. (2017). El hombre en el castillo. México: Editorial planeta mexicana.
Esposito, R. (2009). Inmunitas. Buenos Aires: Amorrortu Editores.

Foucault, M. (2007). Los anormales. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica.
Freud, S. (1991). Obras completas. Tomo XlII. Buenos Aires: Amorrortu.

Freud, S. (1992). Obras completas. Tomo XVIII. Buenos Aires: Amorrortu.

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




Revista Electronica de Psicologia Iztacala. 21, (4), 2018 232

Girard, R. (1985). Memoria romantica y verdad novelesca. Barcelona: Anagrama.

(1985).
Girard, R. (2009). Anorexia y deseo mimético. Paris: L’herne

Girard, R. (2010). Clausewitz en los extremos. Buenos Aires: Katz editores.
Girard, R. (2012). Veo a Satan caer como un relampago. Madrid: Anagrama
Girard, R. (2016). La violencia y lo sagrado. Madrid: Anagrama.

Habermas, J. (1993). El discurso filoséfico de la modernidad. Madrid: Taurus.

Iriart, C. (1985). Jean-Francois Lyotard: E/ posmodernismo es acostumbrarse a
pensar sin moldes ni criterios. Recuperado de
https://elpais.com/diario/1985/10/23/cultura/498870004 850215.
html

Kierkegaard, S. (2011). Los primeros diarios. Volumen 1. 1834-1837. México: Uni-
versidad Iberoamericana.

Nietzsche, F. (s.d). La genealogia de la moral: un escrito polémico. Recuperado el
01 de abril de 2012 de: http:/bit.ly/JDGEex

Sloterdijk, P. (1999). Normas para el parque humano. Madrid: Siruela.

Tiggun (2013). Tesis sobre el partido imaginario. Recuperado de
https://tiqgunim.blogspot.com/2013/01/tesis-sobre-el-partido-
imaginario-html?m=1

Vattimo, G. (1994). La sociedad transparente. Barcelona: Paidds.

Vattimo, G. y Girard, R. (2011). ; Verdad o fe débil? Dialogo sobre cristianismo y
relativismo. Buenos Aires: Paidos.

Zizek, S. (2005). Bienvenidos al desierto de lo real. Madrid: Akal.

Zizek, S. (27 de marzo de 2005) ¢ Dos totalitarismos? Recuperado de
https://www.paginal2.com.ar/diario/suplementos/radar/6-2119-
2005-04-02-html

Zizek, S. (17 de abril de 2012). If there is a God, then anything is permitted. Recu-
perado de https://www.abc.net.au/religion/if-there-is-a-god-then-
anything-is-permitted/10100616

www.revistas.unam.mx/index.php/repi www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin




