Correlaciones histéricas

Rodolfo Alejandro de la Fuente Ruiz"*

Resumen

En una amplia regién de los territorios que hoy forman el
noroeste de México y el sur de los Estados Unidos de Amé-
rica, habitaban los indigenas kumiai; rama lingdistica de los
hablantes de yumano, grupos semindmadas que descen-
dieron del norte del continente y establecieron un ciclo mi-
gratorio con grandes campamentos al norte del estado de
Baja California en la Sierra Judrez y en las costas del Pacifico,
pasando por el desierto. Estos grupos sociales al igual que
otras organizaciones similares requerfan que sus miembros
fueran aliviados en cuerpoy alma, para lo cual era necesaria
la formacién integral de un “kusiyai” (médico-brujo) con la
capacidad suficiente de diagnosticar, adivinary sanar los di-
ferentes males del cuerpoy el espiritu. La formacién de este
personaje iniciaba desde su adolescencia en una ceremonia
mistico-magica de seleccion; una vez comprobado que tenia
las virtudes requeridas, su adiestramiento continuaba bajo la
proteccién de un viejo maestro que le ensefaba los cono-
cimientos de la madre naturaleza con especial interés en las
plantas medicinales y sus efectos psicoactivos, y lo guiaba en

*Coordinacion de Investigacion. Escuela de Medicina. Universidad
Xochicalco. Mexicali. Baja California Sur, México.
*Correspondencia: rfuente@correo.xochicalco.edu.mx

Recibido: 25-julio-2018. Aceptado: 03-octubre-2018.

Revista de la Facultad de Medicina de la UNAM |

sus viajes astrales, para recibir las ensefianzas de los espiritus
que habitan el mas alla.
Palabras clave: Médico brujo; kusiyai; ensefianza; formacion;
aprendices de medicina.

The formation of the kusiyai: first doctors in Baja Ca-
lifornia

Abstract

Kumiai Indians, a branch of the Yumano speakers, used to live
in a vast region of the territories that today form the Northwest
of Mexico and the South of the United States of America. They
were semi-nomadic groups that descended from the North
of the continent and established a migratory cycle with large
camps in the North of Baja California, in the Sierra Juarez and
the Pacific coast. These social groups, like other similar orga-
nizations, needed that their members were healed in body
and soul. This required the integral formation of a "Kusiyai"
(witch-doctor) with the sufficient capacity to diagnose, guess
and heal the different evils of the body and the spirit. The
formation of this witch-doctor began in his adolescence in a
mystical and magical selection ceremony. Once proven that he
had the required virtues, his training continued under the pro-
tection of an old teacher who taught him the Mother Nature's
knowledge and guided him in his Astral journey to receive the
teachings of the spirits that inhabit the beyond.

Key words: Witch doctor; kusiyai; teaching; training; medical student.



R. A. de la Fuente Ruiz

Figura 1. Visiones del Inframundo

INTRODUCCION
A mediados del siglo XX en los territorios que hoy
es el norte del estado de Baja California, México
y sur de California, Estados Unidos, habitaban los
indigenas kumiai; rama lingiiistica de los hablantes
de yumano, grupos seminémadas que descendieron
del norte del continente y establecieron un ciclo
migratorio con grandes campamentos en la Sierra
Judrez y varios campamentos en las costas del Pacifi-
co'. Estos indigenas, al igual que otras agrupaciones
sociales similares, tuvieron la necesidad de contar
con un personaje con las capacidades de aliviarles
tanto el cuerpo como el espiritu, un médico-brujo,
una especie de chamdn, que entre los indigenas
kumiai se conocia con el nombre de “kusiyai™.
Este médico especialista en la sanacién de cuerpo-
alma, iniciaba su formacion al llegar a la pubertad,
seleccionado y sometido a un estricto adiestramien-
to personalizado bajo la tutoria de un maestro an-
ciano que en forma cotidiana le ayudaba a descubrir
los secretos curativos de este mundo y del mds alld’.

EL MEDICO KUMIAI
El kusiyai, médico-brujo, chamdn o cualquier otro
nombre que se haya utilizado en las diferentes socie-

http://doi.org/10.22201/fm.24484865€.2019.62.3.09 |

dades para designar al paralelo actual del médico,
era un ser de cualidades especiales que ademds de
haber aprendido a curar las enfermedades el cuerpo
y las alteraciones del alma, solfa fungir como un lider
espiritual haciendo uso de los conocimientos tras-
mitidos por un viejo maestro durante su formacién.
Conocimientos que con grandes dificultades y sacri-
ficios adquirfan dia a dfa durante los largos recorridos
que realizaban al lado de su preceptor; recogiendo la
sabiduria que en este mundo les brindaba la madre
naturaleza, y durante sus viajes astrales al mundo
del miés alld, adquirfan los conocimientos que los
espiritus les convidaban®. Estos viajes al mundo de
los espiritus estaban mediados por la ingestién de
una infusién preparada con mucho cuidado a base de
las semillas de toloache (Datura stramonium), planta
silvestre con poderosas propiedades alucindgenas’, en
forma similar a otros grupos indigenas como los ma-
zatecos, huicholes y otomies, que utilizan los hongos,
la marihuanay el peyote durante sus ceremonias para
facilitar el encuentro con lo divino®.

El kusiyai era exclusivamente del sexo masculi-
no, habitaba en una cueva dentro de los limites de la
comunidad y a la vez era visto con respeto y miedo,
debido a que si bien se consideraba con el poder en

Vol. 62, n.° 3, Mayo-Junio 2019




La formacién de los kusiyai

Figura 2. Sabiduria mundo real-mundo c6ésmico

el mundo fisico de curar las enfermedades y resanar
las heridas del cuerpo, también tenia el poder de
actuar sobre el mundo metafisico: diagnosticar y
curar los males del espiritu, proteger de la magia
negra y otros danos causados por las envidias, ser
guia espiritual en las ceremonias de iniciacién, tanto
femeninas como masculinas, y viajar al mds alld
para hacer contacto con los espiritus y las fuerzas
c6ésmicas que ademds de compartirle su sabiduria,
le permitian ser el intermediario entre los seres so-
brenaturales y los seres humanos®.

El kusiyai era una especie de doctor que ejercia
sus funciones gracias a la observacion e interpreta-
cién de los fenémenos naturales, contemplando la
naturaleza como un todo en movimiento, poseedora
de una personalidad propia con sus manifestacién
naturales imbricadas con las sobrenaturales, jugan-
do un rol mdgico/religioso bajo un simbolismo cos-
moldgico que se hace evidente en sus campamentos
establecidos de manera temporal, en los cuales se
puede apreciar con claridad la superposicién de los
componentes césmicos, espacios mégicos y lugares
sagrados con los elementos propios de la naturaleza,
creando un ambiente mistico-fisico adecuado para
la realizacién de ceremonias rituales, predicciones

Revista de la Facultad de Medicina de la UNAM |

de cambios climdticos, viajes astrales cual si fuera
una frontera de contacto con el mundo espiritual
donde habitan las dnimas de la tierra, de los ani-
males, del pifién, del pino, el encino y las almas de
los muertos’.

Al igual que un consultorio actual, las cuevas
como elemento propio de la naturaleza eran utili-
zadas para iniciar las prdcticas curativas; utilizando
el sonido de sus tambores desarrollaban danzas y
cdnticos que iban aumentando paulatinamente de
intensidad y frenesi, hasta llegar al momento del cli-
max, el momento del diagnéstico y la adivinacién.
Apoyados en la manipulacién de cristales mégicos,
identificaban el mal y, echando mano de sus cono-
cimientos, preparaba brebajes curativos poniendo
en juego sus poderes cdsmicos adquiridos®’.

LA ENSENANZA DEL ARTE DE LA SANACION

Entre los indigenas kumiai, la ensefianza del arte
de la sanacién comenzaba con una estricta selec-
cién del futuro médico entre todos los jévenes de
la comunidad que llegan a la pubertad, a través de
una ceremonia de iniciacién mediada por la ingesta
de la infusién mégica de una planta con propieda-
des alucinégenas llamada toloache (Datura stra-

http://doi.org/10.22201/fm.24484865e.2019.62.3.09



monium)'>" ritual que se repetia generacién por
generacién de la siguiente manera:

todos los hombres de la comunidad al llegar
a la pubertad participaban en una ceremonia de
iniciacién: 24 horas antes los separaban del resto
del grupo, los aislaban en el interior de una cueva
mistica, frontera entre el mundo real y el de las
dnimas, durante este tiempo eran sometidos a un
periodo estricto de ayuno, privados completamente
de agua y alimento, al llegar la noche se iniciaba
la ceremonia; los jévenes iniciados eran asignados
a un médico-brujo anciano, que hacia la funcién
de maestro y guia espiritual. Como responsable del
nuevo aspirante, preparaba cuidadosamente una
infusién de toloache y se la daba a tomar a su pupilo,
vigilando los efectos de los componentes psicotrépi-
cos de esta bebida, cuidados que asociados al ayuno
y aislamiento permitian un manejo mds seguro del
ritual. Con todos estos cuidados, el viejo maestro
tenfa un pleno control sobre la evolucién del proceso
de iniciacién para poder llevarlo hasta el climax de
la ceremonia en un estado alterado de conciencia
que facilite realizar el viaje astral al mundo de los
espiritus, bajo la seguridad que brinda la sabiduria
de su guia'?.

LA INSTRUCCION

Una vez iniciado el proceso de seleccién-adiestra-
miento, el anciano guia tomaba el papel del maes-
tro, guiaba durante toda la ceremonia a su pupilo
y justo al llegar al climax inicidtico le ensenaba
a realizar bailes y cdnticos rituales que se habian
transmitido de generacién en generacién en forma
exclusiva entre los kusiyai.

Algunos de estos cdnticos ceremoniales fueron
heredados y si bien en la actualidad la mayorfa han
perdido su significado original y no existe una con-
tinuidad sustancial, son sones que se siguen practi-
cando por los miembros de la comunidad kumiai®.

La ceremonia continuaba aumentando poco a
poco la intensidad y volumen de las danzas y los
canticos, forzando al pupilo a continuar hasta el
colapso fisico. Agotado por este esfuerzo y bajo los
efectos toxicos del toloache ingerido previamente,
el iniciado alcanzaban un estado de trance men-
tal muy parecida al sueno, lo que indicaba que su

R. A. de la Fuente Ruiz

viaje astral habfa comenzado, situacién sine qua
non para adquirir la sabidurfa de los espiritus que
habitaban en el mundo de las almas. Para la segu-
ridad del futuro kusiyai, durante todo el tiempo
que duraba la ceremonia era acompafado por su
maestro-guia, sobre todo mientras duraba el estado
de trance que en ocasiones se extendia hasta por
veinticuatro horas. Ceremonias similares se han
reportado en comunidades indigenas en diferentes
regiones de México, durante las cuales los secretos
de la sanacién se aprenden cuando no se “es”. Sus
viajes astrales fuera del cuerpo le permiten tener
una mayor comprensién acerca del complejo mundo
que lo rodea, adquirir la capacidad de ver aquello
que no se puede ver, lo oculto, lo que no se puede
articular con palabras™.

Al despertar del estado de estupor (trance), los
cuidados continuaban con la administracién de pe-
quenas cantidades de comida y agua tibia, siguiendo
una dieta estricta durante las siguientes semanas
hasta llegar a treinta dfas, tiempo estimado por su
viejo maestro como suficiente para eliminar com-
pletamente los efectos malignos del toloache, ya
que hasta entonces se consideraba estar en riesgo de
morir, durante los primeros dias de recuperacién el
iniciado se introducia al interior de la cueva; recinto
mistico-mdgico cuyas paredes ademds de represen-
tar la frontera entre al mundo real y el espiritual
sirven de lienzo para esquematizar las visiones y
mensajes transmitidos por los espiritus del mds alld
(figura 1). De esta manera, las pinturas rupestres se
convertian en la evidencia de las capacidades misti-
cas del iniciado®, en los trazos delineados sobre las
rocas, el maestro podia apreciar si su pupilo tenia
las facultades necesarias para hacer contacto con
los espiritus y los recursos de la hechiceria propios
de los seres del mds alld'®, poder convertirse en un
aprendiz y llegar a ser un buen kusiyai o, en el caso
de no tener estas cualidades, pasar a ser un miembro
mds de la comunidad".

Una vez seleccionado el futuro médico, su adies-
tramiento continuaba por varios afios al lado de su
viejo maestro, que durante largos recorridos por la
montafa le ensenaba en forma oral las propiedades
curativas mdgico-misticas de todos los elementos
de la naturaleza que los rodeaban'®. Sabiduria que,

http://doi.org/10.22201/fm.24484865.2019.62.3.09 |  Vol. 62, n.° 3, Mayo-Junio 2019




La formacién de los kusiyai

Figura 3. El Kusiyai

combinada con el saber del inframundo, quedaba
plasmada en las paredes de sus misticas cuevas (fi-
gura 2). Una planta en cuyo manejo eran especial-
mente entrenados toloache (Datura stramonium),
variedad perteneciente a la familia Solaneceae que
crece en forma silvestre, es ficil de encontrar en la
regién y es rica en alcaloides, sustancias quimicas
que acttan interviniendo las interconexiones neu-
ronales alteando el estado de conciencia®*.

La bebida del cocimiento de toloache origina un
estado alterado de conciencia parecido a los suefos,
evento que se conocia como estado de trance, prin-
cipal canal de acceso a la sabiduria y conocimientos
de los espiritus de la naturaleza que habitaban en el
mds alld?'. Los procesos practicados se enfocaban a
la formacién de un nuevo médico-brujo que fuera su
kusiyai, con la capacidad para curar cuerpo y alma
en una forma integral como un todo, poniendo en
niveles similares los conocimientos de sanacién del
cuerpo, como pudiera ser la fractura de un dedo con
los conocimientos de sanacién del espiritu, recupe-
rar un alma perdida®? o las enfermedades produci-
das por los malos espiritus; esto sin contar con la
capacidad de proteger de embrujos realizados por

hechiceros (figura 3). ®

REFERENCIAS

1. Laylander D. Sorne Lingiiistic Approaches to Southern
California Prehistory. Cultural Resource Management
Casual Papers. 1985;2(1):14-58.

2. Winkelman M, Finelli P. El kusiyai: Chamanismo entre
las poblaciones Yumanas del norte de Baja California.

Culturales. Octubre 2006;2(3):115-31.

Revista de la Facultad de Medicina de la UNAM |

10.

11.

12.

13.

14.
15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

Wilken MA. An Ethnobotany of Baja California’s Kumey-
aay Indians (tesis master). USA: San Diego State Univer-
sity; 2012.

Winkelman M. Shamanism as neurotheology and evolu-
tionary psychology, American Behavioral Scientist. 2002
agosto;45(12):1875-87.

Soler CA, Rubio AC, Hardisson TA, Gutiérrez FAJ. Da-
tura Stramonium: Toxicologia de una droga emergente.
Farmacéuticos Comunitarios. 2013;5(2):74-8.

Fagetti A, Glockner ]. Plantas Sagradas. México. Artes de
México. 127;2017.

Giménez G, Héau LC. El desierto como territorio, paisajey re-
ferente de identidad. Culturales. 2007 enero-junios;3(5):7-42.
Garduiio E. Pueblos indigenas de México en el siglo XXI.
Yumanos. (vol. 1). México: Comisién Nacional para el
Desarrollo de los pueblos Indigenas; 2015.

Langenwalter RE. A Possible Shaman’s Cache from CA-
Riv-102, Heme, California. Journal of California and Great
Basin Anthropology. 1980;2(2):233-44.

Ramirez E. El toloache o yerba del diablo. Arqueologia
Mexicana. 2003 enero-febrero;59:56-7.

Soler CA, Rubio AC, Hardisson de La TA, Gutiérrez FAJ.
Datura Stramonium: Toxicologfa de una droga emergente.
Farmacéuticos Comunitarios. 2013;5(2):74-8.

De la Fuente RRA. El resguardo Wittinfiur. (Tesis licenciatura).
Meéxico: Escuela Nacional de Antropologfa e Historia; 2017.
Comisién Nacional para el Desarrollo de los Pueblos In-
digenas. Pueblos Indigenas en Riesgo: Kumiais. Home-
naje a Gloria Castafieda Silva, cantante kumiai. México:
CNDPI; 2008.

Romero L (coord.). Chamanismo. Artes de México. 2015;(118).
Hedges K. Southern California Rock Art as Shamanic Art.
American Indian Rock Art. 1976;2:126-38.

Gardufio E. Cartografia simbdlica sobre el territorio tradi-
cional kumiai. Desacatos. 2017;55:90-109. [Consultado 28
agosto 2018]. Disponible en: http://www.scielo.org.mx/scielo.
php?Script=sci_arttext&pid=S1607-50X20170003000908&Ing
=es&nrms=iso>. accedido en 28 agosto 201855

Clottes J. El chamanismo paleolitico: fundamentos de una
hipétesis. VELEIA. 2007-2008;24-25(1):269-84.
Clottes J, Lewis-Williams D, Lépez Cachero J. Los cha-
manes de la Prehistoria. Espafia: Editorial Ariel; 2010.
Figueroa Morales N. Complicaciones sobre los usos me-
dicinales del toloache (Datura Inoxia P. Mill.) en México.
Tlahui-Medic. 27(1) (Internet) 2009; [consultado 23 feb.
2017]. Disponible en: http://www.tlahui.com/medic/
medic27/toloache3.htm

Cabieses MF. Neuropsicologfa del chamanismo: Una hi-
pétesis de trabajo. Rev. Neuropsiquiat.1992; 55:107-117.
Gamble LH, Wilken-Robertson M. Kumeyaay Cultural
Landscapes of Baja California’s Tijuana River Waters-
hed. Journal of California and Great Basin Anthropology.
2008;28(2):127-51.

Eliade M. El Mito del eterno Retorno. México: Emecé; 2001.

http://doi.org/10.22201/fm.24484865e.2019.62.3.09





