
R. Pérez Tamayo: Humanismo y medicina

349

Humanismo y medicina 

Ruy Pérez Tamayo*
Profesor emérito de la UNAM y jefe del Departamento de Medicina Experimental de la Facultad de Medicina en el Hospital General de 
México. Miembro del Colegio Nacional y de la Academia Mexicana de la Lengua

Gaceta Médica de México. 2013;149:349-53 ARTÍCULO ESPECIAL

Correspondencia:

*Ruy Pérez Tamayo 

Unidad de Medicina Experimental

Hospital General de México

Dr. Balmis, 148 

Col. Doctores, C.P. 06726, México, D.F.

E-mail: pereztr@liceaga.facmed.unam.mx

*Conferencia «Dr. Ignacio Chávez», dictada durante la ceremonia de 

apertura del CL año académico de la Academia Nacional  

de Medicina.

Con frecuencia, se dice que el médico debe ser un 

«humanista», y no ahora, sino de tiempo atrás, por lo 

menos desde mis años de estudiante, hace ya más de 

medio siglo. De hecho, existen varios libros sobre al-

gunos distinguidos maestros de nuestra Facultad de 

Medicina que desde el título los caracterizan como 

«humanistas», lo que se considera no solo como ad-

mirable sino también como ejemplar, y, por lo tanto, 

deseable para todos los profesionales de la medicina. 

Nadie puede estar en contra, aunque no se tenga una 

idea muy clara de lo que se quiere decir. Eso no im-

porta, porque de muy pocas cosas tenemos ideas 

realmente claras y precisas. Pero, ante una opinión tan 

antigua y tan generalizada, ¿será posible que haya 

todavía algunos colegas médicos que no sean «huma-

nistas»? Si es así, ¿se debe simplemente a ignorancia, 

o se trata de médicos perversos que, pudiendo esco-

ger entre el «humanismo» y su ausencia, se inclinan 

por esta segunda opción? Y también cabe preguntarse 

si existe alguna relación entre el «humanismo» mencio-

nado y la frecuentemente señalada «deshumanización» 

del médico. 

Personalmente, creo que este planteamiento sobre 

el humanismo y la medicina no es correcto. En mi 

opinión, se trata de la confusión de dos áreas del 

conocimiento que deben mantenerse independientes, 

porque corresponden a dos esferas o planos con-

ceptuales distintos, que son el humanismo (o lo que 

quiera decirse por este término) y la medicina propia-

mente dicha, es decir, definida en función de sus 

objetivos. Yo voy a referirme por orden a los tres pun-

tos siguientes: 1) el significado de humanismo; 2) la 

medicina y sus objetivos, y 3) la interacción entre esos 

dos términos.

¿Qué es el humanismo? 

Cuando usamos el término en relación con la medi-

cina, exactamente, ¿qué queremos decir? El Diccio-

nario de la Real Academia define el término «huma-

nismo» como: 1. Cultivo o conocimiento de las letras 

humanas. 2. Movimiento renacentista que propugna el 

retorno a la cultura grecolatina como medio de restau-

rar los valores humanos. 3. Doctrina o actitud vital 

basada en una concepción integradora de los valores 

humanos.

Desde luego, creo que esto no es lo que tenemos 

en mente cuando hablamos del humanismo en la 

medicina, sino más bien lo que significa el término 

«humanitario», que en el mismo Diccionario se define 

como: 1. Que mira o se refiere al bien del género 

humano. 2. Benigno, caritativo, benéfico. 3. Que tiene 

como finalidad aliviar los efectos que causan la guerra 

u otras calamidades en las personas que las padecen. 

En otras palabras, no se trata de que los médicos, 

para cumplir de manera adecuada con sus funciones 

profesionales, deban ser expertos en literatura clásica 

y contemporánea, o cultivar el griego y el latín, o reci-

tar a Petrarca y citar de memoria algunos cantos de la 

Divina Comedia, sino más bien que practiquen el bien, 

que sean benignos y caritativos, o que en vez de 

humanistas sean humanitarios.

Pero este último no era el punto de vista de uno de 

los médicos mexicanos más famosos y más justamente 

admirados en el siglo pasado, quien además insistió 

en forma reiterada sobre el tema, de modo que no hay 

duda sobre su postura y sobre sus ideas: me refiero 

al Maestro Ignacio Chávez. En ocasión del III Congreso 

Mundial de Cardiología, celebrado en Bruselas en sep-

tiembre de 1958, el Maestro Ignacio Chávez pronunció 

un memorable discurso titulado: «Grandeza y miseria 

de la especialización médica. Aspiración a un nuevo 

humanismo». En este texto, todavía hoy admirable por 



Gaceta Médica de México. 2013;149

350

su fluidez y elocuencia, el Maestro Ignacio Chávez hace 

un rápido bosquejo de los progresos de la medicina 

científica y de la especialización, y después dice: «… 

no hay peor forma de mutilación espiritual de un mé-

dico que la falta de cultura humanística. Quien carezca 

de ella podrá ser un gran técnico en su oficio, podrá 

ser un sabio en su ciencia, pero en lo demás no pasará 

de un bárbaro, ayuno de lo que da la comprensión 

humana y de lo que fija los valores del mundo moral». 

¿Y en qué consiste esa cultura humanística? El Maes-

tro Ignacio Chávez la describe, en distintos párrafos, 

como sigue: «… la raíz del humanismo actual debe ser 

el conocimiento de las lenguas vivas. A través de ellas 

podremos asomarnos al pensamiento de razas y paí-

ses que no son los nuestros y beber la información de 

las fuentes mismas… Siendo una aspiración eterna, la 

cultura no es una cosa universal y estática, sino que 

cambia y se modela según el tiempo y el lugar. De 

aquí que el conocimiento de la historia sea un requi-

sito esencial del humanismo contemporáneo, historia 

amplia, de los pueblos, de la civilización y de los 

pensamientos del hombre. A nosotros, médicos, nos 

interesa además, y en forma decisiva, la historia de 

nuestra rama, que nos muestra la evolución de las 

doctrinas médicas… Y cuando ya se tenga todo eso, 

el conocimiento de las lenguas y de la historia en su 

mayor anchura; cuando ya se conozca la realidad 

social y se tenga interés por la hora en que se vive, 

el humanismo de nuestro tiempo quedaría triste y 

mate, si el hombre no puliera su espíritu con las lec-

turas selectas, con la frecuentación de los clásicos 

modernos, con el amor de la belleza –palabra, música 

o plástica– y con la reflexión sobre los temas eternos 

de la conducta –el deber, el amor, el bien–, formas 

todas de sublimar el alma frente a la dura realidad de 

vivir. La marcha por esos caminos ásperos de la 

perfección nos lleva a un punto, el mismo a donde 

llegaron los humanistas clásicos, el de saber que la 

preocupación máxima del hombre debe ser el hombre 

mismo, para estudiarlo y comprenderlo, con todo lo 

que eso implica de interés por su vida y de respeto 

por su esfuerzo creador».

Está bien claro que, para el Maestro Ignacio Chávez, 

el término «humanismo» no quería decir exactamente 

lo que señala el Diccionario de la Lengua Española, 

sino más bien otra cosa, que en el título de su discurso 

llamó un «nuevo humanismo», es decir, una cultura 

basada en el conocimiento de lenguas, pero no clási-

cas, sino vivas; de historia, pero no de otros tiempos, 

sino contemporánea; de literatura, pero no de autores 

antiguos, sino de los de nuestros tiempos; y de las 

artes, pero no las consagradas por la tradición, sino 

las que corresponden a nuestra vivencia cotidiana. Es 

de este «nuevo humanismo» de donde el Maestro 

Ignacio Chávez pensaba que el médico pasaría 

automáticamente al «humanitarismo» en su profesión.

A este respecto, nos dice: «El espíritu humanista 

imbuido en el científico le impide poner en la ciencia 

una fe mítica, creyéndola de valor absoluto, y le ayuda 

a comprender, humildemente, la relatividad de ella y a 

admitir que la ciencia no cubrirá nunca el campo en-

tero de la medicina; que por grandes, por desmesu-

rados que sean sus avances, quedará siempre un 

campo muy ancho para el empirismo del conocimiento, 

para la “casta observación” de nuestros antepasados». 

La postura del Maestro Ignacio Chávez era: en me-

dicina, el «nuevo humanismo» aleja al médico del 

cientismo y lo conduce al humanitarismo. 

No tengo nada en contra de estos admirables con-

ceptos, excepto que no son exclusivos de la medi-

cina. Que de la cultura general se derive un com-

portamiento más humano con nuestros congéneres 

es igualmente aplicable a médicos, a arquitectos, a 

filósofos, a matemáticos, a políticos, a futbolistas y 

hasta a policías. Los argumentos del Maestro Ignacio 

Chávez me convencen de que un médico culto es 

un mejor médico, pero no porque sea médico, sino 

porque es un mejor hombre, y porque esa circuns-

tancia no solo le permite, sino que lo que obliga, a un 

mejor trato con otros hombres, en el tejido social en el 

que existe.

La medicina y sus objetivos

En el binomio humanismo-medicina, toca ahora de-

finir el significado del término «medicina». Creo que 

hay muchas definiciones de nuestra profesión, unas 

buenas y otras no tanto, pero para los usos de esta 

plática voy a permitirme ofrecer una basada en sus 

objetivos. Como yo la concibo, la medicina solo tiene 

las siguientes tres funciones:

– Preservar la salud.

– Curar, o aliviar, cuando no se puede curar, y 

siempre apoyar y acompañar al paciente.

– Evitar las muertes prematuras e innecesarias.

Cuando alguien pregunta: ¿para qué sirve la medi-

cina?, podríamos contestarle con la siguiente frase: 

«Para que hombres y mujeres vivan jóvenes y sanos 

toda su vida, y finalmente mueran sin sufrimientos y 

con dignidad, lo más tarde que sea posible». 

Hasta donde yo sé, para eso sirve la medicina, y no 

sirve para nada más.



R. Pérez Tamayo: Humanismo y medicina

351

Para cumplir con estos objetivos, la medicina cien-

tífica contemporánea cuenta con un caudal de cono-

cimientos y un arsenal científico y tecnológico que 

nunca antes había ni poseído, ni soñado en poseer. 

Pero, a pesar de todo el progreso y de todas las dife-

rentes transformaciones de la medicina a lo largo de 

su historia, la científica, la tecnológica, la social y la 

económica, su esencia misma no ha cambiado y, por 

lo tanto, sus funciones siguen siendo las mismas.

La medicina, probablemente, se inició antes de que 

apareciera el Homo sapiens en la faz de la Tierra, 

cuando uno de sus homínidos predecesores se sintió 

enfermo, se acercó a otro homínido, le pidió ayuda, 

y este aceptó dársela. Así se estableció la relación 

que desde entonces constituye el núcleo central de 

la medicina, la que permite la búsqueda y el cumpli-

miento de sus objetivos, la que determina la especifi-

cidad de la profesión, en vista de que no ocurre en 

ninguna otra forma de interacción humana: la relación 

médico-paciente. 

La complejidad de la práctica médica actual, inclu-

yendo el desarrollo de especialidades que alejan al 

médico del contacto directo con los pacientes indivi-

duales, como la salud pública y la epidemiología, la 

investigación biomédica básica, la patología o la ad-

ministración de hospitales, ha tendido a diluir el valor 

central para la medicina de la relación que se estable-

ce cuando el paciente se encuentra con su médico. 

Sin embargo, debe tenerse presente que, en última 

instancia, todas las encuestas epidemiológicas, los 

microscopios electrónicos y las asociaciones de hos-

pitales sirven, en última instancia, para que el médico 

pueda establecer una mejor relación con su paciente, 

desempeñando mejor su función y cumpliendo con los 

objetivos de la medicina. Aquí la escala de valores se 

mide en el grado en que la relación médico-paciente 

contribuye a cumplir con las funciones de la medicina, 

y no hay duda de que una relación médico-paciente 

óptima es la que mejor permite alcanzar los objetivos 

de la profesión médica.

De la combinación de los objetivos de la medicina 

con la relación médico-paciente puede derivarse un 

código de ética médica estrictamente profesional, es 

decir, sin la participación de elementos ideológicos, 

políticos o confesionales.

Estas influencias extramédicas invaden, y con fre-

cuencia hasta reemplazan, a los argumentos médicos 

en la gran mayoría de los códigos de ética médica 

conocidos, desde el Juramento de Hipócrates hasta el 

último promulgado por la Asociación Médica Mundial. 

Esto no es de extrañar, porque los médicos son seres 

humanos y sus acciones están determinadas, no solo 

por la ética médica, sino también por la ética general 

o normativa, y en muchos de ellos también por la ética 

trascendental, de acuerdo con sus diferentes creen-

cias religiosas.

Pero debemos distinguir entre la ética médica y la 

ética del médico, porque son dos cosas bien dife-

rentes, y de su confusión pueden resultar situaciones 

desde equívocas hasta trágicas. El siguiente ejemplo 

servirá para aclarar la diferencia mencionada: mu-

chos códigos de ética médica antiguos y contempo-

ráneos condenan como faltas de ética médica el cobro 

excesivo por consulta o por cirugías, por servicios no 

proporcionados, y la antigua práctica de compartir 

honorarios con laboratorios o con consultantes cuyos 

estudios y opiniones son innecesarios, pero que se 

realizan por razones de lucro. No hay duda de que 

estas son faltas de ética, pero ¿son faltas de ética 

médica? El delito cometido se llama robo, y se consi-

dera falta de honradez, sin calificativo profesional, 

porque igual ocurre con licenciados, ingenieros, con-

tadores, políticos y ladrones profesionales. La ética 

médica tiene que ver con la medicina, mientras que la 

ética del médico tiene que ver con el ser humano que 

la practica, no porque sea médico sino porque es un 

ser humano.

El código ético médico basado en las funciones de 

la medicina tendrá que girar alrededor de una relación 

médico-paciente óptima, porque es con la que mejor 

pueden cumplirse los objetivos de la profesión. Por lo 

tanto, debe contar, cuando menos, con las cuatro re-

comendaciones o reglas siguientes:

– Estudio continuo. El médico está obligado ética-

mente a mantenerse al día en los conocimientos 

de su especialidad, para poder ofrecerle a su 

paciente el mejor cuidado posible. Esto se logra 

cuando el médico sigue siendo un estudiante de 

su profesión a lo largo de toda su vida. No hacer-

lo interfiere con el establecimiento de una relación 

médico-paciente óptima, lo que a su vez dismi-

nuye las probabilidades de cumplir con los obje-

tivos de la medicina. El médico que deja de es-

tudiar no solo se convierte en un mal médico y en 

un médico malo, sino que además es un médico 

inmoral.

– Docencia e información. La palabra «doctor» pro-

viene de la voz latina docere, que significa «en-

señar». El hecho de que los términos «médico» y 

«doctor» se usen como sinónimos, no solo en el 

idioma castellano sino en muchas otras lenguas, 

revela que la relación entre la medicina y la 



Gaceta Médica de México. 2013;149

352

docencia es tan antigua como íntima. En efecto, 

desde antes de los tiempos de Hipócrates, el 

médico instruía a su paciente y a sus familiares y 

amigos sobre su enfermedad, sobre su tratamien-

to y sobre su pronóstico. Además, en ausencia 

de escuelas de medicina, el médico también fun-

cionaba como maestro de sus discípulos y ayu-

dantes, que se acercaban a él para aprender su 

arte, viéndolo actuar y escuchando sus lecciones: 

los 25 siglos que nos separan del Padre de la 

Medicina no han cambiado esta función funda-

mental del médico, la de instruir con sus conoci-

mientos y su experiencia a sus pacientes, a sus 

familiares y amigos, así como a sus colegas y 

colaboradores, a sus alumnos, y a todos los que 

se beneficien con ello. El médico que no enseña, 

que no explica una y otra vez, tantas como sea 

necesario, lo que ha aprendido estudiando y 

atendiendo a sus enfermos, comete una grave 

falta de ética médica, es un médico inmoral. 

– Investigación. El médico tiene la obligación moral 

de contribuir (o por lo menos de intentar hacerlo) 

al universo de información que nos sirve a todos 

los miembros de la profesión para ofrecer el me-

jor servicio posible al paciente. No se trata de 

abandonar la clínica o la sala de cirugía por el 

laboratorio o el microscopio electrónico, sino de 

cultivar el espíritu científico en la práctica de la 

medicina, que, por otro lado, es lo que distingue 

al médico del curandero o del charlatán. La cien-

cia se distingue de otras actividades humanas, 

como la política o la administración de empresas, 

en que aprende de sus errores, para lo que ne-

cesita reconocerlos, examinarlos e intentar expli-

carlos. El análisis sistemático de la actividad clí-

nica cotidiana sugiere una rica variedad de 

preguntas cuya respuesta desconocemos; la éti-

ca médica demanda que intentemos resolverlas, 

para mejorar la calidad de la atención que ofre-

cemos a nuestros enfermos y el contenido de las 

enseñanzas que impartimos a todos los que se 

beneficien de ellas. No investigar (o por lo menos 

no intentarlo) es una grave falta de ética médica. 

– Manejo integral. El médico debe distinguir entre 

la enfermedad y el padecimiento de sus pacien-

tes. La enfermedad es la causa de su malestar, 

pero lo que lo trae a consulta es su padecimiento. 

Este último está formado por los síntomas y sig-

nos del proceso patológico, más la angustia del 

sujeto, su preocupación por su futuro inmediato 

y a largo plazo, sus problemas económicos, el 

miedo al dolor y a que lo tengan que operar, el 

destino de su familia, y sobre todo el terror a la 

muerte. Todo esto es lo que el paciente padece, 

y es de lo que el médico tiene el deber y la obli-

gación de aliviarlo. Para manejar su enfermedad 

el médico cuenta hoy con una cantidad inmensa 

de conocimientos, una tecnología espléndida y 

una gran riqueza de medidas terapéuticas, lo que 

ha aumentado su eficiencia en forma que hace 

medio siglo no podíamos ni soñar. Pero, para 

aliviar el padecimiento del enfermo, el médico de 

hoy cuenta con los mismos elementos con que 

contaba Hipócrates, que son la actitud interesada 

y afectuosa, el trato amable y respetuoso, la aten-

ción solícita y cuidadosa, la palabra suave y con-

fortadora, que promueve y fortalece la esperanza 

y que alivia la incertidumbre y la angustia, sin 

paternalismo arrogante y siempre con respeto a 

la dignidad y a la autonomía del ser humano que 

deposita su confianza en él. El médico que no 

atiende en forma integral al paciente y solo lo ve 

como un «caso» más de cierta enfermedad, no 

solo es un mal médico y un médico malo, sino 

que es un médico inmoral. 

El humanismo y la ética médica

¿Qué relación tiene el humanismo con la ética mé-

dica? ¿Tenía razón el Maestro Ignacio Chávez, cuando 

hace más de 50 años nos decía que el humanismo 

(entendido como conocimiento de idiomas, de historia 

y de las artes) debía cultivarse porque conducía al 

humanitarismo en la práctica de la medicina? ¿Es la 

escasez o ausencia de este tipo de humanismo en 

muchos de los médicos contemporáneos, tan ocupa-

dos salvando vidas que no tienen tiempo de aprender 

alemán o italiano, estudiar historia en los libros de M. 

León Portilla, viajar a Salzburgo a escuchar a D. Fisher-

Diskau cantar canciones de Mahler, o leer los textos 

filosóficos de L. Villoro, responsable de la frecuente-

mente señalada «deshumanización» del médico actual? 

O, como también se dice, ¿es la tecnología moderna 

la que ha alejado al médico de su paciente y lo ha 

«deshumanizado»? Aunque estas opiniones tienen el 

peso de su reiteración cotidiana, y «cuando el río suena 

agua lleva», ninguna me convence del todo. Yo no 

creo que el humanismo (entendido como el Maestro 

Ignacio Chávez) sea el único o principal camino hacia 

el humanitarismo en la práctica médica, como tampoco 

creo que la tecnología sea culpable de la «deshuma-

nización» de los médicos contemporáneos. 



R. Pérez Tamayo: Humanismo y medicina

353

En mi experiencia, la gran mayoría de los médicos 

que conozco (y a mi edad he conocido y conozco a 

muchos) no me impresionan como una multitud de 

desalmados, que tratan a sus pacientes con frialdad 

y desinterés. Seguramente, existen algunos colegas 

que cumplen con la descripción de «deshumanizados», 

pero no se trata de médicos que alguna vez fueron 

humanitarios y lo perdieron, sino sujetos que ya eran 

deshumanizados y que estudiaron medicina. También 

hay abogados, agentes de la Procuraduría y diputados 

«deshumanizados», que no lo son por razones profe-

sionales sino más bien genéticas. 

Creo que en nuestro tiempo no es el médico el des-

humanizado, sino el sistema en el cual se encuentran 

atrapados tanto él como sus pacientes; ambos son 

víctimas de la burocratización excesiva de los servi-

cios de salud, que a su vez ha sido consecuencia de 

su socialización.

No tengo absolutamente nada en contra de la me-

dicina socializada; de hecho, me parece no solo la 

más justa sino también la única forma de poder ofrecer 

servicios de salud a toda la población. Pero sí estoy 

en contra de la manipulación política de la medicina 

socializada, que la convierte en una gesticulación de-

magógica, en la que lo que importan ya no son los 

seres humanos, sino los números, en la que los admi-

nistradores manejan estadísticas en vez de pacientes 

individuales. Cuando la oferta de atención médica tie-

ne una capacidad real 10 o 100 veces menor que la 

ejercida (y además muy publicitada por razones de-

magógicas), el resultado es la catástrofe que todos 

conocemos, es la verdadera «deshumanización» de la 

medicina.

El trato humanitario de los pacientes forma parte de 

la ética médica. Los médicos lo sabemos desde hace 

mucho tiempo, desde antes de Hipócrates, en la me-

dida en que cumplimos con los principios éticos de 

nuestra profesión; lo llevamos a cabo, entre otras ra-

zones, porque en algunos casos no tenemos nada 

mejor que ofrecer. De manera que el humanismo no 

es nada nuevo en la medicina, forma parte muy íntima 

de la ética del arte de curar. Lo que es nuevo (y ya 

no tanto) es que apenas ahora nos estemos dando 

cuenta de ello.


