medigraphic Artomigs

LA ESPIRITUALIDAD Y SU RELACION CON LA RECUPERACION
DEL ALCOHOLISMO EN INTEGRANTES DE ALCOHOLICOS

ANONIMOs (AA)

Reyna Gutiérrez Reynaga?, Patricia Andrade-Palos?, Alberto Jiménez Tapia?, Francisco Juarez Garcia*

SUMMARY

In alcoholism research, the exploration of the spirituality have a
great importance. Some authors keep distance from this concept
and it has been commonly criticized. However, other researchers
(Gorsuch, Connors, Tonigan, and Miller) have agreed in pointing
out to this and other variables, like religion for example, as
important elements that protect individuals from addiction, also
as factors that favor treatment and mediate in long abstinence
periods. According to Morjaria and Orford, the assumption of a
link between spirituality and alcoholism exist because is one of
the principles of Alcoholics Anonymous (AA) foundation.

In the present, the work of AA is one of the most popular
approaches in recovering from alcoholism, within Mexico and in
other countries as well, and although its effectiveness over alcohol
consumption is still debatable, not well documented and
inconclusive. There is evidence suggesting that a regular
participation in the group meetings could benefit a lot of
individuals; especially those whose participation in all the activities
is more enthusiastic and those who develop more beliefs inside
the groups.

Akey element in AAs philosophy is the acceptance of a spiritual
strength that comes from a bigger power than themselves (Higher
Power: can be understood as a “whole” or the power represented
by God), which helps in the recovery process. AA acknowledge
the importance of religious thoughts, and the relevance of spiritual
tradition in the recovery of each alcoholic, however, the core of
the treatment is not placed on these aspects, but it is on spirituality.
According to AA, every individual may have his own definition
of spirituality and it is outlined by his personal orientation. In
that respect, Forcehimes, Kurtz, and Ketchman said that spirituality
is a transformation breakthrough marked by a personal experience
of “spiritual awakening”, all resulting from regular participation
to the meetings and from the daily practice of the twelve-step
program.

The twelve-step program represents one of the most important
components in the recovery strategy of AA and reflects the
spiritual nature of the program. DiClemente and Gabhainn have
noted that the practice of the steps has fundamental implications

in reaching and maintaining abstinence, especially for those who
practice them on a regular way. However, available evidence about
the benefits that each step brings to the alcoholics is still limited
and sometimes controversial.

There are very few investigations in Mexico about the role of
spirituality in the alcoholic recovery process. AA have not been
sufficiently studied and there is a lot unknown about their treatment
strategies.

The objective of this study is to know if the effectiveness of
the practice of the 12 steps, the frequency of their practice, and
the experience of the “spiritual awakening” (that AA consider as
a consequence of practicing the steps) influence on the
maintenance of abstinence in members of AA.

The sample was non probabilistic and included 192 AA members
from traditional groups (or “an hour and a half” groups, named
after the time meetings last) from southern Mexico City area.
Individuals were divided in two groups: relapsed and not relapsed.
The first group included 49 alcoholics (90 percent of males, 10
percent of females) who relapsed after an abstinence period of
three or more months within AA (abstinence mean = 2.4 years).
The second group included 143 subjects (86 percent of males, 14
percent of females) who have not relapsed since they entered AA
or for a ten year period or longer.

To determine the influence of the spiritual principles of the 12
steps program, a question was designed to measure the practice
of each one of them, as well as a scale to explore the frequency of
such practice. Also, since AA considers the “spiritual awakening”
as a result of working with the steps, a question about its
occurrence was included.

Results showed that not relapsed individuals have practiced
significantly more steps (mean=9, SD=4.1) than the relapsed ones
(mean=7, SD=4.4) (t=2.304, df=190, p=.02). Results also showed
that frequency in the practice of: thinking about events that led to
alcoholism (steps 4 and 5), humbleness to accept help from a
Higher Power (steps 6, 7, and 11), acceptance of responsibility to
reduce the consequences of addiction (steps 8, and 9), and helping
other alcoholics (step 12), is significantly different between both
groups; not relapsed individuals had a more frequent practice of
these steps.

! Direccion de Investigaciones Epidemioldgicas y Psicosociales, Instituto Nacional de Psiquiatria Ramon de la Fuente.

2 Jefa de la Division de Estudios de Posgrado de la Facultad de Psicologia-UNAM

Correspondencia: Psic. Reyna Gutiérrez Reynaga. Direccion de Investigaciones Epidemioldgicas y Psicosociales, Instituto Nacional de Psiquiatria Ramén de
la Fuente. Calz. México-Xochimilco 101, San. Lorenzo Huipulco, Tlalpan, 14370, México, D.F.. Tel.: 5655-2811 (160). E-mail: gutrey@imp.edu.mx

Recibido: 19 de septiembre de 2006. Aceptado: 25 de abril de 2007.

62

Salud Mental, Vol. 30, No. 4, julio-agosto 2007


http://www.medigraphic.com/espanol/e1-indic.htm
http://www.medigraphic.com/medi-artemisa

Since AA assumes that working the steps leads to experience
aspiritual conversion or “spiritual awakening” (it implies a change
in the self-concept, in the view of the world, and stop being
self-centered), a regression analysis was performed to test this
assumption. Results suggested that a greater involvement in steps
4 to 12 —usually considered as steps for action and
maintenance— increases 10 percent the probability for
experiencing the “spiritual awakening” (p=.000). Besides this
experience increases two times the probability for staying sober
in not relapsed subjects (Exp[B]=2.095, C1=1.032-4.253, p=.04).

No statistical differences were found in the practice of steps 1-
3, but this does not mean that they are not important, for these
are the most practiced steps in both groups. However, the fact
that relapsed alcoholics put great value upon these steps, points
out their willingness to stop consuming (apparently they have
accepted being powerless before alcohol, and to surrender their
will and life to a Higher Power), but it also underlines their difficulty
in attaching to some of the beliefs and activities that AA consider
as base to complete the practice the steps and to develop spirituality.
Several of these activities are related to elements in the program
that mean more action and certain degree of confusion and
discouragement for those who focus in staying sober only based
on a vague idea of what constitutes the Higher Power.

AA recognizes the first three steps as the facilitators of
abstinence and as the beginning of the path to “spiritual
awakening” through an aid that transcends the individual (Higher
Power), but they also emphasize that many times this is not enough
for the recovery. Paradoxically, they state that this condition could
lead to a feeling of false security that could invite the alcoholic to
flirt with the idea of having “just one drink”. Therefore, it is not
casual that relapsed individuals in the sample of this study focus
on practicing the first three steps, though more research is needed
to further confirmation.

These results allow concluding that spacing out the practice of
the 12 steps or not practicing them at all, produces low levels of
spirituality, which could be the cause of a relapse. Results also
showed that a higher level of spirituality (linked to the practice of
more steps) has an important influence on the recovery of
alcoholics, particularly for those whose practice of the steps is
more regular. The sample of this study showed that its particular
way to develop spirituality (spiritual awakening) and therefore
maintain abstinence requires of a process that involves cognitive,
emotional, and behavioral activity (steps 4-12), and not only to
embrace the conviction of alcoholism as a disease susceptible of
being cured (steps 1-3).

Finally it is important to indicate that the 12 steps program
represent a particular way of expressing spirituality, and that they
are limited to specific cognitions and practices; thus, more research
is required to replicate these results with other measures of
spirituality.

Key words: Spirituality, twelve-step program, abstinence, relapse,
Alcoholics Anonymous (AA), alcoholism.

RESUMEN

Dentro de la investigacién sobre alcoholismo se atribuye gran
importancia a la espiritualidad. Algunos investigadores guardan

distancia con este concepto, sin embargo, otros coinciden en se-
fialar que ésta y otras variables protegen a los individuos de la

Salud Mental, Vol. 30, No. 4, julio-agosto 2007

adiccion, favorecen el proceso de tratamiento y son mediadores
de largos periodos de abstinencia. La suposicién de un vinculo
entre la espiritualidad y el alcoholismo se debe a la existencia de
los grupos de Alcohdlicos Andnimos (AA).

Actualmente, el trabajo de AA es una de las aproximaciones
més populares en la recuperacion del alcoholismo y aunque su
efectividad es un tema controvertido, diferentes investigaciones
sugieren que la asistencia a este tipo de grupos puede ser benéfica,
especialmente para quienes participan mas en las actividades y
creencias al interior de los mismos.

Un concepto central en AA es la aceptacion de una fuerza espiri-
tual procedente de un poder superior para la recuperacion del alco-
holismo que implica aceptar la espiritualidad, que es vistacomo una
experiencia de transformacion o de “despertar espiritual” como
resultado de asistir a los grupos AA 'y de la practica de los 12 pasos.

En nuestro pais hay pocas investigaciones sobre la participa-
cion de la espiritualidad en la recuperacion del alcohélico. El ob-
jetivo de este trabajo es conocer en qué medida la practica de los
12 pasos y la periodicidad de la misma, ademas de la experiencia
del “despertar espiritual” influyen en el mantenimiento de la absti-
nencia en miembros de AA.

Se trabajé con una muestra no probabilistica de 192 miembros
de AA quienes participan en los grupos tradicionales o de “horay
media” del area sur de la Ciudad de México. La muestra se subdi-
vidi6 en dos grupos: recaidos (n=49) y no recaidos (n=143).

Se disefid una pregunta para explorar la practica de cada uno de
los pasos del programa de induccion a la abstinencia y una escala
que exploro la periodicidad de su ejercicio. Dado que AA contem-
pla laidea de un “despertar espiritual” como resultado de la prac-
tica de los 12 pasos, se introdujo una pregunta que exploré su
ocurrencia.

Los resultados mostraron que, en promedio, los AA no recai-
dos han practicado un mayor nimero de los 12 pasos (Media=9,
SD=4.1) que quienes han recaido (Media=7, SD=4.4) con dife-
rencias significativas entre ambos grupos (t=2.304, gl= 190, p=.02).

Dado que AA asume que la practica de los 12 pasos conduce al
despertar espiritual, se realiz6 un anélisis de regresion logistica
para probar esta asuncion. Los resultados sugieren que un mayor
involucramiento con los pasos 4° al 12° (convencionalmente con-
siderados por AA como pasos de accion y mantenimiento) au-
menta 10% la probabilidad de lograr un “despertar espiritual”
(p=.000) y que tal experiencia eleva 2 veces la probabilidad de
mantener la abstinencia en los AA que la han alcanzado
(Exp[B]=2.095, IC=1.032-4.253, p=.04).

Los resultados de este estudio mostraron que espaciar o nun-
ca practicar los 12 pasos genera niveles bajos de espiritualidad
y que éstos pueden causar recaida, en tanto que una mayor
espiritualidad tiene implicaciones importantes para la recupe-
racion del alcohdlico. Asimismo, en esta muestra, la via para
desarrollar la espiritualidad y el mantenimiento de la abstinen-
cia, requiere de actividad cognitiva, emocional y conductual y
no solo convencimiento de la enfermedad y de su probable
solucion.

Los 12 pasos representan una forma particular de expresar la
espiritualidad que se encuentra limitada por préacticas y cognicio-
nes especificas, por lo que son necesarias investigaciones adicio-
nales para confirmar estos resultados con otras medidas de espiri-
tualidad.

Palabras clave: Espiritualidad, 12 pasos, abstinencia, recaida,
Alcohdlicos Andnimos (AA), alcoholismo.

63



INTRODUCCION

La espiritualidad es un concepto que cada vez recibe
mayor atencién en la bibliografia cientifica; su explora-
cion ha permitido conocer que puede desempefiar un
papel importante en la salud fisica y mental de los indi-
viduos y en el proceso de recuperacién de los adictos
(9, 10, 17).

En el campo del alcoholismo se atribuye gran im-
portancia a la espiritualidad (17). Algunos investigado-
res se mantienen al margen del concepto (12, 27) que
ademas es objeto de criticas (5); pero otros coinciden
en sefialar que ésta y otras variables como la religion
protegen a los individuos de la adiccion, favorecen el
proceso de tratamiento (9, 10) y son mediadores de
largos periodos de abstinencia (2, 9, 21).

De acuerdo con Morijaria y Orford (18), la suposi-
cion de un vinculo entre la espiritualidad y el alcoholis-
mo se debe, en gran medida, a la existencia de los gru-
pos de Alcohdlicos Andnimos (AA).

En la actualidad, AA representa una de las aproxi-
maciones mas populares en la recuperacion del alco-
holismo en México y otros sitios (24); aunque su efec-
tividad es un tema que aln se debate y la informacion
disponible es escasa y no concluyente (14), diferentes
investigaciones sugieren que la asistencia a este tipo de
grupos puede beneficiar a muchos individuos (4, 13).
En particular se menciona a quienes tienen mayor par-
ticipacion en las actividades y mas creencias desarro-
lladas al interior de los grupos (6, 8).

Los AA adoptaron el modelo médico de enferme-
dad para explicar el alcoholismo (16); sin embargo,
consideran que ademas de los aspectos fisicos y men-
tales asociados a la adiccion, también los espirituales
requieren de tratamiento (1). En esencia, suponen que
el alcoholismo es una enfermedad del espiritu, carac-
terizada por una excesiva preocupacion por el Yo. Al
alcoholico se le considera como un individuo con “de-
fectos de caracter”, los cuales son manifestaciones de
un narcisismo patologico que implican dificultad para
establecer relaciones satisfactorias (antitesis de espiri-
tualidad) por lo que gran parte del programa esta diri-
gido a desarrollar un estado que conduzca a la elimina-
cion de estos “defectos” (16).

Para AA, el alcoholismo es una enfermedad fisica, psico-
l6gica y espiritual que solo se puede detener mediante la
abstinencia, pero que es incurable (la recuperacion es un
proceso permanente y opuesto a la cura). Debido a esta
caracteristica, asumen que la solucién solo es posible me-
diante una experiencia de conversion y cambio en el estilo
de vida que se presenta como resultado de la asistencia vita-
licia a los grupos y con la préctica de los 12 pasos (1, 7).

Los 12 pasos forman uno de los ejes rectores de la
recuperacion en AA y reflejan la naturaleza espiritual

64

del programa (7, 18), y acenttan principios como la
oracion, la meditacion y la aceptacion de un Poder Su-
perior (1). Sin embargo, el componente espiritual va méas
alla de la sola adherencia a las creencias, practicas y pre-
ceptos de la religion; en éste se contempla un fenémeno
de conversién, es decir, el cambio de un tipo de vida
indeseable hacia otro mas favorable (1, 7, 15).

Los AA no niegan la relevancia de las creencias religio-
sas de cada persona, pero para ellos lo importante es la
espiritualidad (7, 15) que cada individuo puede definir se-
gun su orientacion particular (1), pero suelen entenderla
como una experiencia de transformacion marcada por la
vivencia de un “despertar espiritual” (1, 7, 9).

La espiritualidad es un concepto muy arraigado en las
creencias de los AA, su préctica resulta dificil (7) y los
elementos que la componen no son claros (21), sin em-
bargo se cree que ocurre debido a laadherencia al progra-
ma, a la participacion activa y al compromiso intencional
con cada uno de los 12 pasos (1, 7). AA no hace énfasis
especial en la practica cronoldgica de los 12 pasos para
alcanzar la experiencia de conversion espiritual, pero ex-
horta a sus miembros a trabajar en todos ellos (1).

Diferentes estudios indican que trabajar los 12 pasos
tiene implicaciones importantes para la recuperacion
del alcohdlico, especialmente para aquellos que son mas
constantes en su ejercicio (3, 8); no obstante, la evi-
dencia sobre los beneficios que cada uno de éstos pro-
ducen es limitada y algunas veces controvertida. Por
ejemplo, se menciona que el primer paso (reconoci-
miento de la impotencia ante el alcohol) es el de mayor
relevancia (22) dado que tiende a practicarse completa
e incondicionalmente, lo que genera accion concreta y
determina el curso de la recuperacién. Por otro lado,
un analisis de la relacion entre la practica de los 12 pasos
y la respuesta del alcohélico mostré que solo los pasos 4
y Sreferentes a la exploracion la personalidad y la catar-
sis de problemas que llevaron a desarrollar alcoholismo,
tienen beneficio terapéutico (26) (cuadro 1).

También se ha visto que el ejercicio de al menos sie-
te de los doce pasos del programa de AA (6 al 12), se
relaciona moderadamente con la mejoria del alcoholi-
co (4). Otros estudios muestran que el nimero de pa-
sos completados (los tres primeros) predice el tiempo
de abstinencia (un afio 0 mas) y las conductas encami-
nadas a la recuperacion (28), y que la practica del paso
12 (ayuda a otros alcohdlicos, ser padrino y despertar
espiritual) reduce la probabilidad de recaida a un afio
de seguimiento (20).

En nuestro pais hay pocas investigaciones que per-
mitan ampliar el conocimiento sobre el papel de la es-
piritualidad en la recuperacion del alcohdlico (23), pero
en contextos internacionales se documenta este tipo
de organizacion como uno de los principales ejemplos
de terapia alternativa, en el cual se puede reconocer la

Salud Mental, Vol. 30, No. 4, julio-agosto 2007



CuADRO 1. Practica de los 12 pasos en AA recaidos vs. no recaidos

Recaidos (N=49) No recaidos (N=143)

Si No Si No

Los Doce Pasos (abreviados) % % % % X2
1. Reconocimiento y admisién de la impotencia sobre el alcohol 96.0 4.0 94.0 6.0 0.169
2. Creencia en un Poder Superior 84.0 16.0 83.0 17.0 0.005
3. Rendicion ante este Poder Superior como un medio para fortalecery

favorecer la recuperacion 76.0 25.0 82.0 18.0 0.915
4. Autoevaluacion o inventario personal 59.0 41.0 78.0 22.0 6.283*
5. Aceptacion de equivocaciones que han contribuido a la ebriedad 55.0 45.0 75.0 25.0 6.734*
6. Disposicion para que Dios elimine defectos de caracter 51.0 49.0 70.0 30.0 5.744*
7. Humildad y oracion para eliminar defectos de caracter 53.0 47.0 69.0 32.0 3.819*
8. Construir una lista de personas a quienes se ofendié 45.0 55.0 65.0 35.0 6.161*
9. Enmendar dafios provocados a terceros 49.0 51.0 68.0 32.0 5.566*
10. Inventario cotidiano de actitudes y conductas para mantener las

ganancias asociadas a los primeros nueve pasos 55.0 45.0 70.0 30.0 3.583*
11. Buscar a través de la oracion y meditacion mejorar el contacto con Dios 55.0 45.0 73.0 27.0 5.23*
12. Después de haber practicado los 11 pasos, se espera que en el alcohdlico

se manifieste un “despertar espiritual”, seguido de un deseo de ayudar a

otros alcohdlicos 61.0 39.0 73.0 27.0 2.290

**p< .01; *p<.05

influencia de temas espirituales sobre la recuperacion
del alcohdlico (7, 9, 10).

El objetivo de este trabajo es conocer en qué medida
la practica de los 12 pasos, la periodicidad de la misma
y la experiencia del “despertar espiritual” (que AA marca
como consecuencia de trabajar los 12 pasos), influyen
en el mantenimiento de la abstinencia en miembros de
AA.

MATERIAL Y METODO

Muestra

Se trabajo con una muestra no probabilistica formada
con 192 miembros de AA de los grupos tradicionales
o0 de “hora y media” (tiempo dedicado a las reuniones
de recuperacion) de la Seccién México, area sur del
Distrito Federal.

El criterio de inclusién fue haber participado en las
reuniones de AA al menos 3 meses, por ser el tiempo
estimado para la asimilacion del programa (11, 23). La
muestra obtenida se subdividié en dos grupos: recai-
dos (n=49, 90% hombres y 10% mujeres) quienes se-
fialaron haber vuelto a beber después de una etapa de
abstinencia, mayor o igual a tres meses, lograda dentro
de AA (% de abstinencia=2.4 afios). En el segundo gru-
po (n=143, 86% hombres y 14% mujeres) 91% men-
ciono estar en abstinencia desde su ingreso a AA 'y 8%
sefial6 que su recaida fue hace 10 afios 0 mas; sin em-
bargo, dado el amplio periodo de abstinencia se les
considerd como no recaidos.

Instrumento

Se disefid un formato de doce preguntas para explo-
rar la practica de cada uno de los pasos para deter-
minar la influencia de los principios espirituales de

Salud Mental, Vol. 30, No. 4, julio-agosto 2007

éstos y una escala de doce reactivos para explorar la
periodicidad de su ejercicio. Las opciones de respuesta
fueron: en los dltimos 30 dias, en el dltimo afio, hace
mas de un afio y nunca. Se codificaron de 4 a 1 respec-
tivamente, de tal manera que una mayor puntuacién
indicara mayor constancia de practica. Ademas, dado
gue AA contempla la idea de un “despertar espiritual”
como resultado de trabajar los 12 pasos, se introdujo
una pregunta que explora su ocurrencia.

Procedimiento

Se hizo una seleccion aleatoria de los grupos de AA
del area sur en el Distrito Federal a los que se solicitd
la colaboracién de los miembros que participaron en
las reuniones al menos tres meses antes de la entre-
vista. En cada grupo se explicaron los objetivos del
estudio y se solicitd la colaboracion voluntaria de aque-
llos que hubieran participado, al menos, los Ultimos
tres meses en las reuniones de AA y se garantizo el
anonimato.

La informacion se recabo en noviembre de 2004. Se
utilizaron pruebas de ji cuadrada y U de Mann-Whit-
ney para comparar recaidos vs. no recaidos y su practi-
ca de los 12 pasos (si/no) asi como la periodicidad de
la misma. La escala de periodicidad se sometié a un
andlisis factorial exploratorio para agrupar los reacti-
vos en dimensiones que arrojo dos factores: el prime-
ro concentro los pasos 1-3 (considerados como pasos
de rendicion, (0=0.84) (25). El segundo agrupd los
pasos 4-12 (que corresponden a accion y mantenimien-
to, (=0.94) (25). Posteriormente se integraron en un
modelo de regresién logistica para explorar su funcio-
namiento como predictores del “despertar espiritual”.
A su vez, esta variable se someti6 a una prueba de re-
gresion logistica para conocer su funcion en el mante-
nimiento o no de la abstinencia.

65



CUADRO 2. Periodicidad de la préactica de los 12 pasos. Prueba U de Mann-
Whitney en AA recaidos y no recaidos

Rango promedio

Los 12 Pasos Recaidos N=143 No recaidos N=49 z SIG.
paso 1 91.19 98.32 -1.021 0.31
paso 2 87.64 99.53 -1.488 0.14
paso 3 85.48 100.28 -1.840 0.07
paso 4 82.92 101.15 -2.049 0.04*
paso 5 84.09 100.75 -1.872 0.06
paso 6 77.93 102.86 -2.859 0.00*
paso 7 80.02 102.15 -2.525 0.01*
paso 8 82.35 101.35 -2.153 0.03*
paso 9 79.37 102.37 -2.601 0.01*
paso 10 83.40 100.99 -2.027 0.04*
paso 11 79.33 102.38 -2.672 0.01*
paso 12 82.14 101.42 -2.219 0.03*

RESULTADOS

Los datos indican que, en promedio, los AA no recai-
dos han practicado mayor nimero de pasos (¥ =9,
SD=4.1) que quienes han recaido (¥ =7, SD=4.4), y se
encontraron diferencias significativas entre ambos gru-
pos (t=2.304, gl= 190, p=.02).

Los andlisis comparativos entre ambos grupos con
respecto a si/no han practicado los pasos, mostraron
diferencias significativas del 4 al 11 (cuadro 1). De és-
tos, el cuarto y el quinto se vinculan con el analisis de
la personalidad y la catarsis. Generalmente se practican
a través de la escritura detallada de los problemas que
perciben asociados con su problematica (cuarto paso)
y la lectura de éstos frente a otro individuo —el padri-
no- (quinto paso). Los datos del estudio muestran que
estas acciones son mas frecuentes en el grupo de no
recaidos (78% y 75% respectivamente) que en el gru-
po de recaidos (59% y 55%).

Los pasos 6, 7y 11 en su conjunto, permiten la libe-
racion de los defectos de caracter mediante la referen-
cia explicita a la influencia de un Poder Superior y el
uso de la oracion y la meditacién. Los resultados indi-
can que 75% del grupo de no recaidos utiliza la ora-
cion y la creencia en un Poder Superior para que les
devuelva un “sano juicio”. Alrededor de 50% del gru-
po de recaidos no ora, ni medita (paso 11), ni expresa
la determinacion para eliminar los defectos de caracter
(pasos 6y 7). Esta misma tendencia se observo en los
pasos 8, 9y 10, los cuales se enlazan al reconocimiento
de los conflictos y la mejoria de las relaciones interper-
sonales.

Los analisis indican que los sujetos no recaidos son
quienes mas procuran continuar con la elaboracion de
una lista de personas a quienes han dafiado (paso 8),
procuran reparar los dafios provocados a terceros por
su forma de beber (paso 9) e intentan mas anticipar o
solucionar problemas interpersonales (paso 10), que
quienes han recaido (cuadro 1).

Por otra parte, la comparacion de la periodicidad de
la practica de los pasos entre los grupos de recaidos y

66

no recaidos mostro una diferencia significativa en el
paso 4y los pasos del 6 al 12, siendo mayor el Rango
Promedio* en los no recaidos (cuadro 2), de quienes
los datos sugieren que presentan una inclinacion a prac-
ticar los pasos con mayor persistencia (Gltimos 30 dias),
mientras que los recaidos parecen espaciarlos mas o
nunca practicarlos. Cabe sefialar que no haber encon-
trado diferencias significativas en el 5° paso, pero si en
el 12°, sugiere que la periodicidad de su practica tiene
efectos diferentes en la recaida; pues se observé que
mientras la regularidad con que se comparte el inven-
tario moral con otro individuo (5° paso) parece no aso-
ciarse con recaer, espaciar la ayuda a otros alcohdlicos
(paso 12) o nunca brindarla parece tener un efecto con-
trario.

Finalmente, en el modelo de regresion logistica se
introdujeron los factores que agrupan los pasos 1 al 3
(rendicion) y 4 al 12 (accion/mantenimiento), asi como
la respuesta a la pregunta que hace mencion al hecho
de haber o no experimentado el “despertar espiritual”.
De acuerdo a los resultados, se puede ver que el mayor
namero de pasos vinculados con la accion y el mante-
nimiento (4 al 12) (cuadro 3) predice 10% mas la pro-
babilidad de lograr el “despertar espiritual” (p<.000).
Ademas, se hizo una prueba de regresion logistica di-
variada que mostro que dicha experiencia eleva 2 veces
la probabilidad de mantener la abstinencia en aquéllos
AA gue la han alcanzado (Exp[B]=2.095, IC= 1.032-
4.253, p=.04).

DiscusiON

En este estudio se pudo ver que el nimero de pasos
practicados y la periodicidad de la préctica son diferen-
tes entre los AA recaidos y los no recaidos, especial-
mente en los pasos 4-12 del programa. También se
observo que la periodicidad de su préctica incrementa

*Valor que representa al grupo que tiene una mediana mayor en la respuesta
a la periodicidad de practica de los 12 pasos.

Salud Mental, Vol. 30, No. 4, julio-agosto 2007



CUADRO 3. Regresion logistica de la practica de los 12 pasos como predictores del "despertar espiritual”

I. C. 95%

Variables independientes Exp(B) Estadistico Wald P Inferior Superior
Pasos de rendicién (1-3) 1.006 0.01 0.929 0.875 1.158
Pasos de accion y mantenimiento (4-12) 1.102 15.78 0.000 1.050 1.156

la probabilidad de experimentar el despertar espiritual
en los AA que mantienen abstinencia total. Por lo tan-
to, es posible afirmar que éstos se han involucrado de
forma mas activa en la organizacién, han aceptado sus
creencias espirituales de una manera mas plena y si-
guen sus pautas con mas detalle que quienes han recai-
do. Este dato coincide con lo reportado en trabajos
anteriores que mencionan un mejor prondstico de re-
cuperacion en los alcohdlicos con mayor nivel de par-
ticipacion en las actividades que se desarrollan al inte-
rior de los grupos (4, 6, 10, 11, 20).

Por otro lado, en este estudio no se observaron dife-
rencias significativas entre recaidos y no recaidos en
cuanto a la préactica de los tres primeros pasos, empe-
ro, esto no significa que su ejercicio carezca de impor-
tancia, ya que los datos muestran que son los mas prac-
ticados en los dos grupos (cuadro 1). Sin embargo, la
propension de los AA recaidos a poner énfasis en los
tres primeros pasos y a disminuir el ejercicio de los
demés, nos lleva a suponer que aunque tienen la inten-
cion de dejar de beber (han aceptado la creencia de
que el alcohdlico es “impotente ante el alcohol” y se
han inclinado a poner su voluntad y vida al cuidado de
un Poder Superior), encuentran dificil adherirse a algu-
nas de las creencias y actividades que AA considera
indispensables para completar todos los pasos y desa-
rrollar el “despertar espiritual” (1). Varias de estas acti-
vidades se relacionan con elementos del programa que
implican mayor accion, como el auto-monitoreo de los
defectos de caracter (pasos 4 y 10) y la confrontacion
(pasos 5, 8y 9) ya que la practica puede resultar confu-
sa y desalentadora para quienes se enfocan en la posi-
bilidad de no beber Unicamente apoyados en una idea
vaga del Poder Superior, puesto que el hacerlo implica
una interpretacion personal (3).

Para AA, los tres primeros pasos pueden facilitar el
inicio de la abstinencia y el camino hacia el “despertar
espiritual” mediante la ayuda de una fuerza que tras-
ciende al individuo (Poder Superior), pero subrayan que
estos suelen ser insuficientes para la recuperacion del
alcohdlico y, a menos de que exista un deseo sostenido
de seguir las recomendaciones de los pasos restantes,
suponen que podrian enlazarse con un sentimiento de
seguridad artificial e inducir al alcohdlico a jugar con la
idea de una copa (1). Por lo tanto, consideramos con-
sistente que el énfasis de los sujetos recaidos de esta
muestra se localice en la practica de los tres primeros

Salud Mental, Vol. 30, No. 4, julio-agosto 2007

pasos; aungue se requeriran mas estudios para confir-
mar esta posibilidad.

Dentro de AA se espera que el “despertar espiritual”
se manifieste en el alcohdlico mediante el trabajo con
todos los pasos (1, 7). La experiencia se contempla
como un fendmeno de conversion espiritual (p. e. alte-
rar la vision de si mismos y del mundo en general o
como la vivencia de la extincion del egocentrismo) (7,
15) y si bien no se ha entendido suficientemente (21),
en ocasiones se menciona este fendmeno como el in-
dicador del cambio en AA (7).

Los resultados de este trabajo sugieren que un ma-
yor involucramiento en los 12 pasos, especificamente
los de accién y mantenimiento (4 al 12) aumenta la
probabilidad de lograr un “despertar espiritual” y que
tal experiencia es un aspecto mas relevante en los AA
no recaidos que en los recaidos. Por tanto, resulta fac-
tible suponer que aquéllos han adquirido los elemen-
tos necesarios para que el cambio ocurra a través de su
préctica constante, pero no asi los tltimos.

Se requieren estudios mas precisos para conocer las
cualidades especificas del cambio. Sin embargo, la falta
de poder predictivo de los tres primeros pasos en la
experiencia del “despertar espiritual”, ademas de en-
contrarse mas vinculada con los de accion/manteni-
miento (p. e. auto-examen y compartirlo con otro, repa-
racion de dafios, ayuda a otros alcohdlicos, etc.), hace
suponer que en la muestra de este estudio, la via para
desarrollar la espiritualidad y, por ende, el mantenimien-
to de la abstinencia requiere actividad cognitiva, emo-
cional y conductual y con ello el empleo de estrategias
de afrontamiento (aspecto central del paradigma del pro-
ceso de cambio en las adicciones) (3, 16).

Los resultados de este trabajo permiten concluir que
espaciar el ejercicio de los principios de los 12 pasos, 0
nunca practicarlos, se debe a los bajos niveles de espi-
ritualidad y que éstos pueden ocasionar recaida. Asi-
mismo, una mayor espiritualidad (asociada con mas
pasos) tiene implicaciones importantes para la recupe-
racion del alcohdlico, en particular para aquellos que
son mas constantes en su ejercicio.

No obstante, los 12 pasos representan una forma
particular de expresar la espiritualidad y ésta se ve limi-
tada a sus précticas y cogniciones especificas, por lo
gue se requieren investigaciones adicionales para de-
terminar la confirmacion de estos datos con otras me-
didas de espiritualidad.

67



Finalmente, se deben considerar las limitaciones de
este estudio. Primero, los datos estan basados en la
participacion voluntaria (“buena voluntad™) y por lo
tanto estan sujetos a sesgos. La muestra se inclind ha-
cialos AA que han logrado mantener total abstinencia
(74.5%) por lo cual los indices de recaida parecieran
ser bajos (25.5%). No obstante, estos datos coinciden
con los argumentos de AA en el sentido de que mas
del 75% de los alcohdlicos que logran adherirse plena-
mente a los grupos mantienen tasas altas de abstinen-
cia (1, 8). Segundo, el grupo de recaidos tiene ciertas
peculiaridades en tanto que, en estricto, no estaban
consumiendo al momento de la entrevista, sino que se
ajustaron a los criterios operacionales que se estable-
cieron para su agrupacion. Esto se hizo asi ya que gran
parte de los alcohdlicos que se integran a los grupos de
AA 'y que recaen en el consumo (50%), abandonan las
reuniones y no regresan (8), ademas el anonimato im-
posibilita su seguimiento. Esto hace que los AA que se
consideraron como recaidos no cumplan estrictamen-
te con dicha condicion; empero, las diferencias signifi-
cativas que se encontraron permiten conocer algunos
de los elementos relacionados con el evento de la re-
caida.

REFERENCIAS

1. ALCOHOLICOS ANONIMOS: El libro Grande. Central
Mexicana de Servicios Generales de Alcohdlicos Anénimos,
México, 1992.

2. CONNORS G, TONIGAN J, MILLER W: Measure of reli-
gious background and behavior for use in behavior change
research. Psychol Addict Behav, 10:90-96, 1996.

3. DICLEMENTE C: Alcoholics Anonymous and the structu-
re of change. En: Miller W, McCrady B (eds.). Alcoholics Anon-
ymous and Research. Rutgers Center of Alcohol Studies, 79-97,
New Brunswick, 1993.

4. EMRICK C, TONIGAN J, MONTGOMERY H, LITLE L:
Alcoholics Anonymous: What is currently Know? En: Mc-
Crady S, Miller R. (eds). Research on Alcoholics Anonymous: Op-
portunities and Alternatives. Rugter Center of Alcohol Studies,
41-76, New Brunswick, 1993.

5. ELLIS A, SCHOENFELD E: Divine intervention and the
treatment of chemical dependency. J Substance Abuse, 2:459-
468, 1990.

6. FIORENTINE R, HILLHOUSE M: Why extensive partici-
pation in treatment and twelve-step programs is associated
with the cessation of addictive behaviors: An application of
the Addicted-Self Model of recovery. J Addictive Diseases, 22:35-
55. 2003.

7. FORCEHIMES A: De Profundis: spiritual transformation in
Alcoholics Anonymous. J Clin Psychol, 60:503-517, 2004.

68

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

. GABHAINN S: Assessing sobriety and successful members-

hip of Alcoholics Anonymous. J Substance Use, 8:55-61, 2003.

. GORSUCH R: Assessing spiritual variables in Alcoholics

Anonymous research. En: McCrady S, Miller R (eds). Research
on Alcoholics Anonymous: Opportunities and Alternatives. Rugter
Center of Alcohol Studies, 301-318, New Brunswick, 1993.
GORSUCH R: Religious aspects of substance abuse and re-
covery. J Social Issues, 51:65-85, 1995.

HAWKINS J, CATALANO R: Aftercare in drug abuse treat-
ment. International J Addictions, 20:917-945, 1985.

HILL P, PARGAMENT K: Advances in the conceptualiza-
tion and measurement of religion and spirituality. Am Psychol,
58:64-74, 2003.

KELLY J: Self-help for substance-use disorders: history, effec-
tiveness, knowledge gaps and research opportunities. Clinical
Psychology Review, 23:639-663, 2003.

KOWNACKI R, SHADISH W: Does Alcoholics Anonymous
Work? The results from a meta-analysis of controlled experi-
ments. Substance Use Misuse, 34:1897-1916, 1999.

KURTZ E, KETCHMAN K: The Spirituality of Imperfection:
Storytelling and Journey to Wholeness. Bantam Book, Nueva York,
1992.

MCCRADY B: Alcoholics Anonymous and Behavior Thera-
py: can habits be treated as diseases? Can diseases be treated
as habits? J Consult Clin Psychol, 62:1159-1166, 1994.
MILLER W: Researching the spiritual dimensions of alcohol
and other problems. Addiction, 93:979-990, 1998.
MORJARIA A, ORFORD U The role of religion and spiri-
tuality in recovery from drink problems: a qualitative study
of Alcoholics Anonymous members and South Asian men.
Addiction Research Theory, 10:225-256, 2002.

OAKES K, ALLEN J, CIARROCHI J: Spirituality, religious
problem-solving, and sobriety in Alcoholics Anonymous.
Alcsm Treat Q, 18:37-50, 2000.

PAGANO M, FRIEND K, TONIGAN S, STOUT R: Hel-
ping other alcoholics in Alcoholics Anonymous and drinking
outcomes: findings from project MATCH. J Studies Alcohol,
65:766-773, 2004.

PARDINI D, PLANTE T, SHERMAN A, STUMP J: Reli-
gious faith and spirituality in substance abuse recovery: deter-
mining the mental health benefits. J Substance Abuse Treatment,
19:347-354, 2000.

REHM J: Don't think: Believe and act! The derivation from
philosophical pragmatism of the principles of Alcoholics
Anonymous. Addiction Research, 1:109-118, 1993.
ROSOVSKY H: Alcohélicos Anénimos. En: Beber de Tierra
Generosa. Ciencias de las Bebidas Alcohdlicas en Meéxico. FISAC,
México, 221-233, 1998.

ROSOVSKY H: Los grupos de ayuda mutua en la recupera-
cion del alcoholismo. Cuadernos FISAC, 1:47-58, 2004.
TONIGAN J, ASHCROFT F, MILLER W: AA group dyna-
mics and 12-step activity. J Studies Alcohol, 56:616-621, 1995.
TUITE D, LUITEN I 16PF research into addiction and ex-
tension. Int J Addictions, 21:287-323, 1986.

WARFIELD R, GOLDSTEIN M: Spirituality: the key to re-
covery from alcoholism. Counseling Values, 40:196-205, 1996.
WHITE J, WAMPLER R, FISCHER J: Indicators of spiri-
tual development in recovery from alcohol and other drug
problems. Alesm Treat Q, 19:19-36, 2001.

Salud Mental, Vol. 30, No. 4, julio-agosto 2007



